

غوثِ حمدانی محبوب سجانی  
سید محمد بن عبد القادر جیلانی شیخ

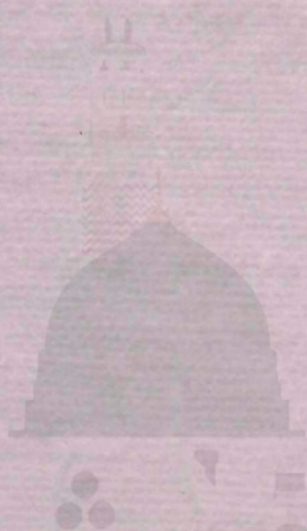
# رسالہ عوْشِ الْاَكْمَ

مع شرح موسومہ بدی

## بُو اہمِ العاشق

خط خواجه نیز فواز سید محمد حسینی گیواد راز قدس ترہ العزیز

پروگریسیو بکسٹ



[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)





غوث صداني محبوب سجاني  
سید محی الدین عبد القادر جیلانی تبریزی  
**رسالہ عوٰض الاعظیم**  
مع شرح موسومہ بہ  
**بُو اہمِ العشاق**

حضرت خواجہ بندہ نواز سید محمد حسینی گیسوس دراز قدس سرہ

ترجمہ:

مولوی احمد حسین خان

ٹائش

پروگریم سوسائٹی  
۲۰۔ بی۔ ارڈنر بازار، لاہور  
فون: ۹۵ ۲۵۲۶

## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

|            |                                           |
|------------|-------------------------------------------|
| نام کتاب   | رسالہ غوث اعظم معہ شرح موسومہ بہ          |
| مصنف       | حضرت خواجہ بندہ نواز محمد حسینی گیسو دراز |
| مترجم      | مولوی احمد حسین خاں                       |
| با اہتمام  | محمد یوسف دارثی                           |
| پروف ریڈنگ | علامہ محمد انور قمر نقشبندی مجددی         |
| بار        | اول مئی 2000ء                             |
| تعداد      | 1100                                      |
| ناشر       | چوبہ ری غلام رسول، میاں جواد رسول۔        |
| کپوزنگ     | گلپاہ آڈیٹ چوک نبیت روڈ، لاہور۔           |
| ہدیہ       | 81/-                                      |

### ملنے کا پتہ :

پروگریسو پکس، 40۔ بی اردو بازار، لاہور۔

اسلام بکٹپو، 12۔ گنج بخش روڈ، لاہور

ملت پیلیکشنا فیصل مسجد، اسلام آباد فون: 254111

## عرض ناشر

قارئین کرام!

آپ گاہیہ ادارہ "پروگریسو بکس" لاہور کے نام سے آپے حضرات کے تعاون سے بفضلہ تعالیٰ مذہبی اور اخلاقی کتب کی اشاعت میں منفرد مقام رکھتا ہے۔ آپ کی توجہ اور معاونت سے اسلامیات کے متعدد شعبوں میں گراں قدر کتابیں آپے کی خدمت میں پیشہ کیا ہیں۔

زیر نظر کتاب "رسالہ غوثہ الاعظم" معد شرح موسومہ بہ جواہر العشاۃ حضرتے خواجہ بندہ نواز سید محمد حسین گیسو دراز کی تایا بھے کتابوں میں سے ہے۔ جس کا اردو ترجمہ مولوی احمد حسین خاں نے کیا تھا۔ اس کی مقبولیت کے پیشہ نظر ابھے اس کی اشاعت کی سعادت ہمارے حصے میں آ رہی ہے۔ کوشش کی گئی ہے کتابے زیادہ سے زیادہ صحت کے ساتھ قارئین کے ہاتھوں میں پہنچے۔ اگر کسی کوئی غلطی نظر آجائے تو نشان دہی فرمائے کہ ہمیں مطلع کریں۔

شکریہ

چودہ دری غلام رسول

میاں جواد رسول

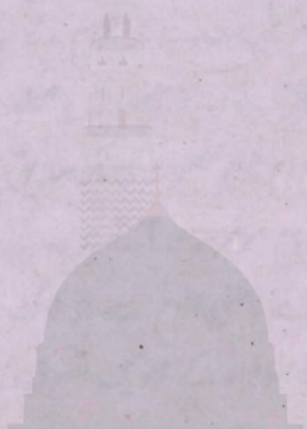


# فہرست

|     |                                                    |
|-----|----------------------------------------------------|
| ۹   | دیباچہ                                             |
| ۲۵  | بسم اللہ الرحمن الرحیم                             |
| ۲۷  | حمد باری حالي                                      |
| ۳۳  | نعت رسول کریم ﷺ                                    |
| ۳۶  | اہل سے انس غیر اللہ سے وحشت                        |
| ۳۱  | شریعت، طریقت، حقیقت                                |
| ۳۸  | انسان میں خدا کا ظہور                              |
| ۵۰  | انسان میں خدا کا مقام                              |
| ۵۳  | خدا کا کھانا پینا                                  |
| ۵۹  | نور انسانی سے فرشتہ اور نور خدا سے انسان کی پیدائش |
| ۶۳  | خدا کے آئینہ انسان اور انسان کا آئینہ اکوان        |
| ۶۶  | طالب و مطلوب سوار اور سواری                        |
| ۶۸  | انسان خدا کا اور خدا انسان کا بھید                 |
| ۷۲  | انسانی حرکات و سکنات میں خدا                       |
| ۷۵  | اعضائے انسانی میں خدا کا ظہور                      |
| ۷۸  | نقد و فاقہ                                         |
| ۸۱  | خدا کے پاس کھانا، پینا اور سونا                    |
| ۸۶  | سفر ظاہر اور سفر بیاطن                             |
| ۹۱  | زبانی الفاظ سے اتحاد کا حال                        |
| ۹۹  | سعادت و شقاوت اذلی                                 |
| ۱۰۱ | نقد و فاقہ سالک کی سواری ہے                        |

|     |                                                                  |     |
|-----|------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۰۳ | موت کے بعد کا حال                                                | -۲۱ |
| ۱۰۶ | محب و محبوب کے درمیان محبت کا پرداہ                              | -۲۲ |
| ۱۰۸ | الست برکم سے روحوں کا رقص                                        | -۲۳ |
| ۱۱۰ | علم کے بخ دیدار                                                  | -۲۴ |
| ۱۱۲ | دیدار کے بعد سوال سے بے پرواہی                                   | -۲۵ |
| ۱۱۴ | ظہور باری کے بعد جنت میں الفت اور خطاب باری کے بعد دوزخ میں وحشت | -۲۶ |
| ۱۲۰ | خدا کی بڑھی ہوئی رحمت اور کرمی                                   | -۲۷ |
| ۱۲۲ | اللہ کے پاس نیند                                                 | -۲۸ |
| ۱۲۳ | خدا کی صحبت فقر اختیار کرنے سے                                   | -۲۹ |
| ۱۲۶ | زاہد، عارف اور واقف کے لئے نفس اور روح میں راستے                 | -۳۰ |
| ۱۳۰ | دیدار بلا واسطہ                                                  | -۳۱ |
| ۱۳۱ | دوزخیوں اور جنتیوں کے شعلے                                       | -۳۲ |
| ۱۳۳ | اہل قرب اور اہل بعد کی فریاد                                     | -۳۳ |
| ۱۳۶ | گنہگار کے لئے دوری اطاعت گزار کے لئے قربت                        | -۳۴ |
| ۱۳۸ | گنہگار پر فضل اور مغزور کے ساتھ انصاف                            | -۳۵ |
| ۱۴۰ | گنہگار سے قربت اور اطاعت گزار سے دوری                            | -۳۶ |
| ۱۴۱ | عوام اور خواص کے لئے اندھیرے اور روشنی کے پرداے                  | -۳۷ |
| ۱۴۸ | غیر اللہ سے نکل کر خدا کے وصال                                   | -۳۸ |
| ۱۵۰ | دلوں اور ارواح سے نکل کر خدا کا وصال                             | -۳۹ |
| ۱۵۳ | اصحاب بقا اور دیدار نور                                          | -۴۰ |
| ۱۵۵ | ٹھنڈے پانی کے پیاسے                                              | -۴۱ |
| ۱۵۸ | قربت کی نماز اور باتر روزہ                                       | -۴۲ |
| ۱۶۱ | رونا                                                             | -۴۳ |

|     |                                           |     |
|-----|-------------------------------------------|-----|
| ۱۶۳ | ہنسا                                      | -۳۳ |
| ۱۶۵ | علم                                       | -۴۵ |
| ۱۶۸ | عشق کے معنی                               | -۳۶ |
| ۱۷۰ | عاشق و معشوق میں عشق کا جواب              | -۳۷ |
| ۱۷۲ | غم و خطرات سے نکل کر قوبہ                 | -۳۸ |
| ۱۷۳ | خدائی حرم میں داخلہ                       | -۳۹ |
| ۱۷۶ | مجاہدہ و مشاہدہ                           | -۵۰ |
| ۱۷۸ | بہترین محبت الہی والد و اولاد سے بے نیازی | -۵۱ |
| ۱۸۰ | علم کا جاتنا                              | -۵۲ |
| ۱۸۲ | مجاہدہ و شہوات سے رغبت                    | -۵۳ |
| ۱۸۶ | مواج                                      | -۵۴ |
| ۱۸۹ | نمایاں میں مواج                           | -۵۵ |





## دینپاچہ

تصوف ایک ہائیا طریقہ ہے جس سے انسان خواہشات نفسانی سے پاک ہو کر ان اخلاق حسنہ کو اپناتا ہے جو مثالیے رب العزت کے مطابق ہوتے ہیں۔ اس طریقہ حیات سے قلب کی صفائی میر آتی ہے۔ جسے تذکیرہ نفس بھی کہا جاتا ہے۔ اس طریقہ کو اپنانے والے صوفی کہلاتے ہیں۔

صوفی لوگ چونکہ (صوف و گدڑی یا کمبل) پہننے تھے لہذا ان کے اس طریقہ زندگی کو تصوف کہا گیا۔ تصوف کی یہ تعریف درست نہ ہو گی کیونکہ محض گدڑی یا کمبلیا کسی شخص کو صوفیا میں داخل نہیں کر دیتی۔ حقیقت میں صوفی کی دنیا شہانہ آرزو سے الگ ہوتی ہے۔ وہ روحانی دنیا کے شہنشاہ ہوتے ہیں۔ دنیا والے تو ان کے آستانوں کی چوکھت کی خاک چانٹتے ہیں۔

صوفیاء کے نزدیک اسلامی علوم کی دو فتمیں ہیں ایک ظاہری اور دوسری باطنی، ظاہری علوم سے مراد شریعت ہے جو عوام کے لیے ہے۔ اور باطنی علم وہ ہے جو حضور نبی کریم ﷺ نے اپنے حضور میں صحابہ رضوان اللہ علیہم امتعین کو تعلیم فرمایا۔ ان صحابہ کرام میں حضرت ابو بکر صدیق، حضرت مولا علی اور حضرت ابو ذر غفاری کے نام سرفراست آتے ہیں۔

انہیں اکابر بزرگوں سے باطنی علوم سے جو لوگ فیض یاب ہوئے انہوں نے ہی تصوف کو جنم دیا۔ صوفیاء کے نزدیک تصوف کے چار درجے ہیں یعنی شریعت، طریقت، حقیقت اور معرفت۔

بعض کے نزدیک طریقت میں پہنچ کر شریعت کی پابندیاں ختم ہو جاتی ہیں اور

انسان فنا فی الشیخ، فنا فی الرسول کی منزلوں سے گزر کر فنا فی اللہ کی منزل میں پہنچ جاتا ہے۔

تصوف پر بہت سی کتابیں لکھی گئی ہیں۔ غنیہ الطالیں، کشف المحوب اور عوارف المغارف زیادہ مشہور ہیں۔ ان کتابوں کے مصنف حضرت شیخ سید عبد القادر جیلانی، حضرت داتا گنج بخش علی ہجویری اور حضرت شیخ شاہ الدین سوروی رحمۃ اللہ علیہ اصفیاء میں سے ہیں جو علوم ظاہری و باطنی سے خوب مزین تھے۔ دنیاۓ تصوف کی ایک ایک راہ سے واقف تھے۔ انہوں نے راہ سلوک اختیار کرنے والوں کے لیے وہ ضابطے اور اصول مرتب کئے ہیں جن کو اختیار کر کے کوئی سالک درست سمت کا تعین بھی کر سکتا ہے اور منزل کو بھی پا سکتا ہے۔

دنیاۓ تصوف میں حضرت خواجہ گیسو دراز رحمۃ اللہ علیہ کا نام خوب جانا پہچانا جاتا ہے۔ آپ عارفوں کے سلطان اور اولیاء کے امام ہیں۔ خاندان سادات سے آپ کا تعلق ہے۔ آپ حضرت امام زین العابدین کی اولاد میں سے ہیں آپ کا شجرہ نسب یہ ہے محمد بن یوسف بن علی بن محمد بن یوسف بن حسن بن محمد بن حمزہ بن داؤد بن زید بن ابو الحسن چنیدی ابن حسین بن ابی عبد اللہ بن محمد بن عمر بن محمد بن یحییٰ بن حسین بن زید بن زید المظلوم بن علی اصغر بن زین العابدین بن امام حسین ۔

آپ کا نام سید محمد اور کنیت ابو الفتح اور لقب صدر الدین اور ولی الامر الصادق تھا۔ آپ کی پیدائش دہلی میں 4 ربیع 721 ہجری 30 جولائی 1321ء میں دہلی میں حضرت سید یوسف حسین رحمۃ اللہ علیہ کے ہاں جمعرات کے دن ہوئی۔ آپ کے مورث اعلیٰ ہرات سے دہلی میں تشریف لائے تھے۔ آپ ابھی

صرف چار سال کے تھے کہ محمد تغلق نے 1325ء میں دہلی کی بجائے دیوگری کو دارالخلافہ بنانے کا فیصلہ کیا تو آپ بھی اپنے والدین کے ہمراہ دیوگری میں گئے۔ یہ روانگی 20 رمضان 728ء بمقابلہ 29 جولائی 1328ء بروز جمعہ کو ہوئی اور دیوگری میں 17 محرم 729ء بمقابلہ 20 نومبر 1328ء بروز اتوار پہنچے۔ یہیں دو سال کے بعد آپ کے والد ماجد حضرت سید یوسف حسینی 5 شوال 731ء بمقابلہ جولائی 1331ء میں وصال فرمایا۔ اور اپنے مکان مسکونہ میں دفن ہوئے۔ اس وقت حضرت خواجہ گیسودراز کی عمر دو سال تین ماہ ایک دن کی تھی۔

یہاں آپ کی صحبت یہاں کے ایک بزرگ کامل حضرت شیخ یا بور حمۃ اللہ علیہ کے ہاں رہتی تھی۔ یہ انہیں کی صحبت کا اثر تھا کہ آپ میں دینی شفعت پیدا ہوا۔ آپ کے والد ماجد حضرت سید یوسف حسینی آپ کے بھپن کے زمانے میں فوت ہو گئے تھے۔ تو آپ نے ظاہری تعلیم اپنے ننانا جان کے ہاں تحصیل کی آپ کے زمانہ میں سادات کی یہ نشانی تھی کہ وہ سر کے بالوں کو بیدھایا کرتے تھے۔ حضرت خواجہ کی زلفیں خاصی دراز تھیں۔ اس لیے گیسودراز کے نام سے مشہور ہوتے اور یہ لفظ آپ کے نام کا حصہ بن گیا۔ حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی کی لکھتے ہیں کہ ایک دن اپنے مرشد پاک حضرت نصیر الدین محمود چراغ دہلوی کی پاکی اٹھانے والوں میں آپ بھی شامل تھے کہ اتفاق سے آپ کے گیسو پاکی کے پابیہ میں پھنس گئے بالوں میں کھچا پیدا ہوا اور درد بھی محسوس ہوا مگر فرط ادب سے شیخ کی سواری کو روکنا گوارا نہ کیا۔ اور اسی حالت میں چلتے رہے۔

منزل مقصود پر پہنچنے کے بعد پاکی اٹھانے والوں نے اس بات کا تذکرہ حضرت صاحب سے کر دیا تو آپ نے از راہ شفقت فرمایا۔

ہر کہ مرید سید گیسو دراز شد

والله خلاف نیت کہ او عشق باز شد  
یعنی جو شخص حضرت سید گیسو دراز کا ارادت مند ہو گیا خدا کی قسم  
اس کا عشق کبھی بھی اسے طریقت کے خلاف کام نہیں کرنے  
دے گا۔

آپ کے والد ماجد حضرت سید یوسف حسینی عرف سید راجہ بڑے مجتہد بزرگ  
تھے۔ اور اپنے نفس کے ساتھ پورا پورا جہاد فرمایا۔ اور نفس کی ہر خواہش جو  
خلاف شرع ہوئی کو تقویٰ کی تکوار سے قتل کرتے رہے۔ اس لئے دکن میں  
آپ راجو قال کے نام سے مشہور ہوئے (صدر الدین راجو قال نہیں) آپ  
حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء محبوب اللہ کے فیوض سے بھی مالا مال تھے۔  
روضہ خلد آباد (دکن میں) میں قیام کے زمانہ میں آپ نے اپنے والد ماجد نانا  
جان اور دیگر اساتذہ سے تعلیم و تربیت حاصل کی۔ قرآن مجید حفظ کی علم  
متداولہ کی کتابیں پڑھیں۔

چونکہ حضرت گیسو دراز رحمۃ اللہ کے والد ماجد اور نانا جان سلطان المشائخ  
حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء رحمۃ اللہ علیہ سے بیعت تھے ان دونوں بزرگوں  
کی زبانی حضرت نظام الدین اولیاء اور حضرت خواجہ نصیر الدین محمود چراغ دہلوی  
کے فضائل و مکالات سنتے رہتے تھے اس لئے انہیں غائبانہ حضرت چراغ دہلوی  
سے عشق پیدا ہو گیا۔

اس عشق کی راہ میں دہلی کی طویل مسافت حائل تھی۔ جو بچپنے کی عمریں  
پائی نہیں جاسکتی تھی۔ مگر اتفاق ایسا ہوا کہ آپ کی والدہ ماجدہ اپنے بھائی ملک  
الاسراء سید ابراہم مستوفی گورنر صوبہ دولت آباد سے کسی بات پر ناراض ہو گئیں  
جس سے آپ بے حد دل برداشتہ ہوئیں۔ اس طرح دونوں بیٹوں حضرت خواجہ

صاحب گیسو دراز اور ان کے بڑے بھائی حضرت سید حسین کو ہمراہ لے کر دہلی روزانہ ہو گئیں اور یوں 4 ربیعہ 736ھ بمعطاب 15 جنوری 1340ء بروز ہفتہ دہلی میں پہنچیں۔ دہلی میں آپ نے پہلی نماز جمعہ 21 جنوری 1340ء کو جامع مسجد قطب الدین ایک میں پڑھی۔ جہاں حضرت چراغ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ بھی نماز پڑھنے کو تشریف لائے ہوئے تھے۔ آپ کی ذات کا عشق تو پہلے ہی ان کے دل میں جاگزین تھا جو نبی دیکھا تو دارفتہ ہو گئے۔ زبان پر مکمل خاموشی مسلط ہو گئی۔ آپ نے کھانا پینا چھوڑ دیا۔ والدہ یہ حالت دیکھ کر بڑی متفسر ہوئیں۔ ان کے بڑے بھائی سید حسین کے ہمراہ حضرت چراغ دہلوی کی خدمت القدس میں بھیجا کہ کوئی دم وغیرہ کریں۔

یہاں دم کی کیا ضرورت تھی بس دیکھتے ہی حق حق کی صدائیں بلند ہونے لگیں اور بارگاہ چراغ میں سرپا نیاز بن گئے۔

حضرت چراغ دہلوی نے ان کے کندھے پر ہاتھ رکھا اور حلقہ ارادت میں داخل فرمایا یہ 16 ربیعہ 736ھ بمعطاب 27 جنوری 1340ء کی تاریخ اور جمعرات کا دن تھا۔

حضرت خواجہ نصیر الدین محمود چراغ دہلوی کے حلقہ ارادت میں شامل ہونے کے بعد آپ ریاضت و مجاہدہ میں مشغول ہو گئے اور علوم ظاہری کی تحصیل بھی فرماتے رہے ظاہری علوم کی تعلیم میں آپ کے استاذہ میں حضرت مولانا شرف الدین کیتمانی، حضرت مولانا تاج الدین بہادر، اور حضرت قاضی عبدالمقتدر جیسے جیدے علماء کے نام سرفہرست ہیں۔ ان کے علاوہ دیگر کئی معروف استاذہ سے بھی آپ نے تحصیل علم کی۔

جب آپ کی عمر 19 سال کی ہوئی تو آپ ظاہری علوم سے مکمل طور پر مزین

ہو چکے تھے۔ اب آپ کے پاس ریاضت، مجاہدہ اور اشغال باطن کے لیے خاصا وقت تھا۔ آپ زیادہ وقت حضرت خواجہ چراغ دہلوی کی خدمت میں بس فرماتے۔ مرشد نے حضرت خواجہ گیسو دراز پر کمال شفقت فرمائی۔ اور یوں بذریع ریاضتیں کروائیں کہ طبیعت پر ذرا بھی ناگواری محسوس نہ ہوئی۔

آپ فرماتے ہیں کہ ایک روز حضرت چراغ دہلوی نے مجھ سے دریافت فرمایا کہ تم صحیح کی نماز کے لیے جو وضو کرتے ہو وہ طلوع آفتاب کے بعد تک باقی رہتا ہے یا نہیں۔

میں نے حضرت کیا جی ہاں باقی رہتا ہے۔

فرمایا۔ اچھا ہوا۔ اگر اس وضو سے دو گانہ اشراق پڑھ لیا کرو تو بہتر ہے میں نے عرض کیا بہت اچھا ایسا ضرور کروں گا۔

پھر فرمایا۔ دو گانہ شکر النہار استخارہ واستخارہ بھی پڑھ لیا کرو۔ چند روز کی پابندی کے بعد حضرت نے ارشاد فرمایا۔

اگر چاشت کی چار رکعت بھی ملایا کرو تو چاشت کی نماز بھی ہو جایا کرنے کی میں یہ نہیں کہتا کہ چاشت کی نماز کسی دوسرے وقت پڑھو یعنی اشراق کے بعد ہی چاشت کی نماز پڑھ لیا کرو۔

بالکل اسی انداز سے رمضان کے روزوں کے علاوہ شعبان ربیع اور شوال کے روزے رکھنے کا بھی پابند بنادیا۔

15 رمضان 757ھ بمقابل 10 ستمبر 1357ء کو حضرت شیخ الاسلام خواجہ نصیر الدین محمود چراغ دہلوی پر اچانک بیماری کا غلبہ ہوا تو لوگوں نے عرض کیا کہ مشائخ اپنے وصال کے وقت اپنے خلفاء میں سے کسی ایک کو ممتاز قرار دے کر اپنا جانشین مقرر فرماتے ہیں۔ اگر اس طریقہ پر عمل کیا جائے تو خواجگان کے طریقہ

سے بعید نہ ہو گا۔

حضرت شیخ الاسلام نے فرمایا اچھا مستحق لوگوں کے نام لکھ لاؤ۔ مولانا زین الدین رحمۃ اللہ علیہ نے باہمی مشورہ سے ایک فہرست پیش کی جس میں حضرت گیسو دراز رحمۃ اللہ کا نام شامل نہ تھا۔

حضرت شیخ الاسلام نے فرمایا تم کن لوگوں کے نام لکھ لاتے ہو۔ ان سب سے کہہ دو خلافت کا بار سنبھالنا ہر شخص کا کام نہیں۔ اپنے اپنے ایمان کی حفاظت کی فکر کریں۔ مولانا زین الدین نے اس فہرست کو مختصر کر کے دوبارہ پیش کیا اس فہرست میں بھی حضرت خواجہ گیسو دراز کا نام نہ تھا۔

اب شیخ الاسلام نے فرمایا کہ سید محمد کا نام تم نے نہیں لکھا۔ حالانکہ وہی تو اس بارگاراں کو اٹھانے کی اہمیت رکھتے ہیں۔

یہ سن کر سب حضرات ٹھر ٹھر کانپنے لگے۔ اب حضرت خواجہ گیسو دراز کا نام بھی اس فہرست میں لکھ کر حاضر ہوئے حضرت شیخ الاسلام نے اس نام پر صاد فرمایا۔

اس فیصلے کے تین دن کے بعد حضرت شیخ الاسلام کا وصال ہوا۔ اور رسم سوئم ادا کرنے کے بعد 21 رمضان المبارک 757ھ بمقابلہ 16 ستمبر 1357ء حضرت خواجہ گیسو دراز رحمۃ اللہ علیہ سجادہ ولایت پر جلوہ افروز ہوئے۔ اور طالبان حق کو تلقین و ارشاد فرمانے لگے۔ لوگوں کو مرید کرنے لگے اس وقت حضرت گیسو دراز کی عمر 36 سال سے کچھ زیادہ تھی۔

جس وقت حضرت خواجہ گیسو دراز کی عمر 40 سال کو کچھ تو والدہ ماجدہ کے اصرار پر آپ نی سید احمد بن حضرت مولانا سید جمال الدین مغربی رحمۃ اللہ علیہ کی صاحبزادی سے شادی کی۔ حضرت مولانا جمال الدین مغربی نہایت بلند پایہ

محدث وقییہ تھے۔ اور حضرت خواجہ صاحب کے دادا سر تھے۔ اس شادی کے بعد آپ کے سر سید احمد بھی آپ سے بیعت ہو گئے۔

حضرت خواجہ گیسو دراز رحمتہ اللہ 800ھ تک دہلی میں سجادہ ارشاد پر متین رہ کر خلق اللہ کی ہدایت میں مصروف رہے۔ 801ھ میں امیر تیمور نے دریائے ایک عبور کیا۔ تو حضرت خواجہ نے لوگوں کو آنے والی آفت سے مطلع کر کے دہلی سے چلے جانے کا مشورہ دیا اور آپ خود بھی 7 ربیع الثانی 801ھ کو اپنے اہل و عیال اور متعلقین کو ہمراہ لے کر دہلی سے روانہ ہو کر گوالیار میں پہنچے۔ اور 18 ربیع الثانی 801ھ کو حضرت خواجہ نے اپنے مرید حضرت مولانا علاؤ الدین گوالیاری کو اپنے سفر کی اطلاع دی۔ گوالیار کے قریب حضرت مولانا علاؤ الدین نے تمام علماء اور عمامہ دین کے ہمراہ آپ کا استقبال کیا اور اپنے مکان میں ٹھہرایا۔ تقریباً ایک مہینہ تک آپ نے یہیں قیام فرمایا۔ اور اس دوران میں آپ نے حضرت مولانا علاؤ الدین گوالیاری کو خلافت سے نوازا۔

یہاں سے آپ بماندیر اور ایریچہ ہوتے ہوئے چند ری ہی پہنچے اور یہاں چند روز قیام کر کے شب عید الفطر 801ھ کو بڑودہ پہنچے اور شوال کا مہینہ یہیں گزارا اور ذی قعده 801ھ میں آپ کھبائت تشریف لے گئے۔ یہاں چند روز قیام کرنے کے بعد پھر بڑودہ میں واپس تشریف لے آئے۔ اور سلطان پور ہوتے ہوئے دولت آباد (دیو گری) کی جانب روانہ ہوئے اور روضہ خلد آباد میں اقامت فرمائے۔

جب دولت آباد کی جانب آپ آرہے تھے تو سلطان فیروز شاہ بنی فرمائز وائے دکن کو آپ کی تشریف آوری کی خبر ہوئی تو اس نے صوبہ دولت آباد کے گورنر کو لکھا کہ خود حاضر ہو کر خواجہ صاحب کی خدمت میں نذر پیش کر کے

گلبرگہ میں تشریف لانے کی درخواست کرو۔ حضرت خواجہ صاحب گلبرگہ کے قریب پنجے تو سلطان فیروز بھنی خاندان شاہی امرا' مساوات اور افواج شاہی کے استقبال کے لیے موجود تھا۔ ان کا استقبال بڑے اعزاز و تکریم کے ساتھ کیا گیا۔ اور یوں حضرت خواجہ صاحب تزک و احتمام کے ساتھ گلبرگہ پنجے۔ اور کئی سال تک قلعہ کی پشت میں خانقاہ میں قیام رہا۔ اس کے بعد اس جگہ سکونت پذیر ہو گئے۔ آپ کا قیام یہاں پر تقریباً 22 سال تک رہا۔ فیوض و برکات کے دریا جاری رہے۔ جب آپ کی عمر ایک سو چار سال چار ماہ بارہ یوم کی ہوئی تو 16 ذی قعده

825ھ بھطابیں دو نومبر 1422ء بروز دو شنبہ آپ کا وصال ہوا۔

آپ کے مزار پر عالی شان گنبد سلطان احمد بھنی نے تحریر کروایا گنبد اور دیواروں کے اندر ورنی حصوں کو طلائی نقش و نگار سے آراستہ کیا۔ اور دیواروں پر طلائی حصوں میں قرآن پاک کی آیتیں اور اسمائے حسنہ تحریر کروائے یہ تحریریں اور نقش و نگار آج تک موجود ہیں۔ حضرت خواجہ کے مزار مبارک پر اتنا اونچا گنبد ہندوستان میں کسی بزرگ کے مزار پر تحریر نہیں ہوا۔ گنبد کی یہ شاندار تحریر حضرت خواجہ سے سلطان احمد بھنی کی انتہائی عقیدت اور محبت کا ثبوت ہے۔

حضرت خواجہ شریعت کے حد درجہ پابند اور شیدائے سنت رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام تھے۔ آپ پانچوں وقت کی نماز باجماعت اور فرماتے تھے۔

حضرت خواجہ 17 سال تک اپنے مرشد حضرت خواجہ نصیر الدین محمود چراغ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں رہے۔ آپ نصف شب کو بیدار ہوتے خود وضو کرتے اور پھر پیرو مرشد کو وضو کرواتے۔ یہ روزانہ کا معمول رہا۔ اس میں کبھی بھی کوئی نہیں کی گئی۔ جب پیرو مرشد جوہر میں نماز تجد کے لیے تشریف لے جاتے تو آپ جوہر کے باہر فجر نماز تجد اور اذکار و اشغال میں مشغول ہوتے۔

نماز فجر جماعت کے ساتھ ادا کرتے۔ اور بعد میں طالبان حق راہ سلوک کی تعلیم دینے لگتے اور جب حضرت پیر و مرشد کی مجلس منعقد ہوتی تو اس میں شرکت فرماتے۔ نماز چاشت کے بعد تھوڑی دیر آرام فرماتے۔ اور نماز ظہر پڑھنے کے بعد جگہ میں مشغول و ظائف ہو جاتے، عصر سے مغرب تک تبع و تقلیل میں مصروف رہتے۔ اور نماز مغرب کے بعد نوافل و سنن سے فراغت پا کر طالبان حق کو تعلیم دیتے نماز عشا پڑھ کر تھوڑا سا طعام نوش فرمائے اسکے بعد استراحت پر آرام فرماتے۔

گلبرگہ میں تشریف لانے کے بعد آپ کا معمول تھا کہ فرض نمازیں مسجد میں ادا فرماتے۔ اور سنتیں باہر پڑھا کرتے۔ نماز اشراق، چاشت، اور تجدید پابندی کے ساتھ پڑھا کرتے۔ آخری عمر میں چیرانہ سالی کے باعث بیٹھ کر یہ نمازیں پڑھا کرتے۔

حضرت خواجہ صاحب گیسوردراز رحمۃ اللہ علیہ بیعت کرتے وقت اپنا داہنا ہاتھ مرید کے ہاتھ پر رکھ کر فرماتے کہ تم نے اس ضعیف اور ضعیف کے خواجہ اور خواجہ کے خواجہ اور تمام مثالیخ، سلسلہ سے عمد کیا ہے کہ ہیشہ لگاہ اور زبان کی حفاظت کرو گے۔ اور طریقہ شریعت پر قائم رہو گے کیا تم نے اسے قبول کیا۔ مرید عرض کرتے ہی ہاں۔ میں نے قبول کیا۔ آپ فرماتے **الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ** پھر قیچی دست مبارک میں لے کر جگیر پڑھتے ہوئے تھوڑے بال کان کے قریب داہنی جانب سے اور کچھ باتیں جانب سے کاٹ کر جگیر پڑھتے اور چار گوشہ ٹوپی سر پر رکھ دیتے۔ اور فرماتے جاؤ دور کعت نماز نفل پڑھو۔ نماز پڑھنے کے بعد مرید داہنی آتا تو ہدایت فرماتے کہ نماز ہمگانہ جماعت کے ساتھ ادا کرنا۔ نماز جمعہ اور عشیل جمعہ کو سوائے عذر شرعی کے کبھی ترک نہ کرنا۔ اور

بعد مغرب کے چھ رکعتیں اولین کی تین سلام سے پڑھنا، ہر رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ اخلاص 7 مرتبہ سورہ فلق اور سورہ ناس ایک ایک مرتبہ پڑھنا۔ اور سلام کے بعد سجدہ میں جا کر تین مرتبہ یا حشی یا قیوْمُ تَبَشِّنی عَلَى الْإِيمَانَ پڑھنا۔ ہر روز عشاء کی نماز کے بعد وتر سے پہلے ایک دو گانہ پڑھنا۔ سورہ فاتحہ کے بعد دس دس مرتبہ سورہ اخلاص پڑھنا۔ سلام کے بعد ستر مرتبہ یا وہاب پڑھنا۔ ہر میں کی 13,14,15 تاریخ کو روزے رکھنا۔ اس کے بعد حضرت شیخ قدس سرہ اوراد و طائف نماز چاہست و اشراق و تجد اور ذکر مراقبہ کی تلقین فرمایا کرتے تھے۔

حضرت خواجہ صاحب عورتوں کو پس پرده اس طرح مرید کیا کرتے تھے کہ ایک بڑا پیالہ پانی سے بھر کر رکھ دیا جاتا تھا۔ حضرت خواجہ صاحب شادوت کی انگلی کو ذرا کپڑا پیٹ کر صرف ایک پور پانی میں ڈبو دیتے تھے مرید ہونے والی عورت بھی اپنی شادوت کی انگلی اس پانی میں اس مقدار میں ڈبو دیتی تھی۔ اس عورت کی ہاتھ اور انکلیاں آستین میں چھپی رہتی تھیں۔ حضرت خواجہ صاحب عورتوں کو زیادہ تر یا وہاب اور اسْتَغْفِرُ اللَّهُ پڑھنے کی ہدایت فرماتے تھے۔

حضرت خواجہ سماع بڑے شوق سے سنا کرتے تھے۔ اولاً مزامیر کے ساتھ سنا کرتے تھے ازاں بعد مرشد کے منع کرنے پر مزامیر کے بغیر سماع سننے لگے اور پھر کبھی بھی مزامیر سے سماع نہیں سن۔ آپ فرماتے تھے کہ سماع سے مقصود خیالات کو یکسو اور دل کو صرف ذات وحدہ کی طرف متوجہ کرنا ہے۔ آپ فرماتے تھے کہ سماع سے محبوب حقیقی تک پہنچنے کا ایک اچھا طریقہ ہے۔

حضرت خواجہ گیسو دراز نے ایک ہی شادی کی آپ سے دو بیٹے اور تین بیٹیاں تولد ہوئیں۔ بیٹوں میں حضرت سید حسین عرف سید محمد اکبر حسین تھے۔

جو بڑے فاضل اور متحبر عالم تھے۔ دوسرے صاحبزادے کا نام سید محمد یوسف عرف سید محمد احمد حسینی تھے۔ بیٹیوں میں بی بی فاطمہ عرفستی بی بی۔ دوسری بیٹی کا نام بی بی بقول اور تیسری بیٹی کا نام بی بی ام الدین تھا۔ آپ کے خلفاء میں سے چند ایک نام یہ ہیں۔

حضرت مولانا شیخ علاؤ الدین گوالیاری، قاضی نور الدین ابودھی، مولانا معین الدین ٹوبانوی، شیخ صدر الدین خوند میرا یارچہ، قاضی علیم الدین بن شرف الدین، مخدوم زادہ حضرت سید حسین عرف سید اکبر حسینی، حضرت سید ابوالمعال بن سید احمد بن سید جمال الدین، شیخ ابوالفتح بن مولانا علاؤ الدین گوالیاری، مخدوم زادہ حضرت سید یوسف عرف سید محمد اصغر حسینی، قاضی راجہ گلبرگہ شریف، ملک زادہ عثمان بن جعفر، مولانا حسن دہلوی، مولانا کمال الدین علامہ خواہ رزا، حضرت خواجہ نصیر الدین محمود چراغ دہلوی۔

حضرت خواجہ گیسود راز رحمۃ اللہ علیہ صاحب تصنیفات بزرگ ہیں آپ کو فارسی اور عربی زبانوں پر عبور حاصل تھا آپ نے ان دونوں زبانوں میں خوب لکھا ہے۔ آپ کی تصنیفات میں بعض طبع زاد ہیں بعض پر حواشی لکھے ہیں اور بعض کتابوں کی شروح ہیں۔ آپ کی چھوٹی بڑی کتابوں کی تعداد 105 تک پہنچتی ہے۔ زیادہ مشہور کتابوں کے نام یہ ہیں۔

ملسطط تفسیر القرآن اول پانچ پاروں کی تفسیر  
شرح مشارق الانوار

معارف شرح عوارف (عربی زبان میں)

ترجمہ عوارف (فارسی میں)

شرح تصور شرح آداب المریدین (عربی میں)

شرح آداب المریدین (فارسی میں)

خاتمه ترجمہ آداب المریدین (فارسی میں)

شرح فصوص الحکم

شرح تمهیدات عین القضاۃ ہمدانی

شرح رسالہ تغیریہ

خطائز القدس المعروف به رسالہ عشقیہ

اسماء الاصرار

حدائق الانس

استقامت الشریعت بطريق الحقيقة

حوالی قوت القلوب

شرح فقہ اکبر عربی زبان میں

شرح الہمات حضرت غوث الاعظم

حضرت شیخ عبدالقدور جیلانی قطب ربانی غوث صد ای قدم سرہ کی ذات والا صفات اہل دنیا کے لیے فیوض و برکات کا وہ سرچشمہ ہے جس سے دلوں کی کھیتیاں سیراب ہو رہی ہیں۔ آپ علوم باطنی کے ساتھ ساتھ علوم ظاہری سے بھی خوب مزین ہیں۔ آپ کی بلند پایہ اور گراؤں یہ تصنیفات، عقیدت اور محبت والے سر آنکھوں پر جگہ دیتے ہیں۔ ان تصنیفات میں رسالہ غوث الاعظم ایک خاص مقام کا حاصل ہے۔ دیکھنے کو یہ ایک مختصر سی کتاب ہے۔ مگر اپنے اندر ایک جہان معنی سموتے ہوئے ہے۔ قاری کی فکر میں سوچ پیدا کرتا ہے اور سوچ کی صحیح سمت بھی متعین کرتا ہے۔ دنیاۓ علم میں نئے نئے نکتے جنم لیتے ہیں اور پھر ان نکتوں کی اشارة و سعین اخیار کر لیتا ہے۔

یہ رسالہ چھوٹے چھوٹے ٹکڑوں یا مٹاٹوں پر مشتمل ہے۔ جن کی تعداد 65 ہے یہ دراصل الہامات ہیں جو وحیا فرمائیا ہے غوث الاعظم کے قلب اقدس پر دارد ہوتے تھے۔ رسالے کا انداز بیان خاہیت کا ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو خطاب ہوتا ہے حضرت اس کو قالَ لَنِی (یعنی مجھ سے فرمایا۔۔۔۔۔) کہہ کر بیان کر دیتے اکثر ویژت خطاب باری تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ لیکن کہیں ایسا بھی ہے کہ ادھر غوث الاعظم سوال کرتے ہیں اور ادھر سے جواب عنایت ہوتا ہے۔ اس سے مکاظرہ کا لفظ بھی پیدا ہوتا ہے۔

جهان طریقت کے اکابر نے اس رسالہ کو بنگاہ تحسین پسند کیا ہے۔ اور ہر زمانے میں اہل سلوک میں اپنی اپنی استعداد کے مطابق اس سے مستفید ہوتے رہے ہیں۔ بہت سے بزرگوں نے اپنی تصانیف میں اس سے اقتباس کیا ہے۔ بر صغیر پاک و ہند میں خواجہ حمید الدین ناگوری رحمۃ اللہ علیہ نے لوامع اور طوامع میں، علامہ رکن الدین عمالہ کاشانی نے شامل الاتقیاء میں، حضرت سراج محمد گجراتی نے اور اد قادریہ میں، اور شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے اپنے مکتوبات میں اس رسالے کا ذکر کیا ہے۔ یا اس میں سے حوالے دیتے ہیں۔

عربی اور فارسی میں اس کی بہت سی شرہیں لکھی جا چکی ہیں ان میں سے سب سے عمدہ اور مقدم حضرت خواجہ بندہ نواز گیسو دراز رحمۃ اللہ علیہ کی فرمودہ شرح ہے۔ جسے آپ نے جواہر العشق کے معنی خیز نام سے موسوم فرمایا ہے۔ اس شرح کی لاطافت کے بارے میں کچھ کہنا سورج کو چراغ دکھانے کے متراوہ ہے۔ حضرت غوث الاعظم کے الہامات کی شرح کا حق حضرت خواجہ گیسو دراز رحمۃ اللہ علیہ ہی کو تھا۔ سلوک و عرفان کا کون سا گوشہ ہے جس پر آپ نے روشنی نہیں ڈالی۔ اثنائے شرح مختلف مقالات میں حضرت شارح نے اپنے

مکاشفات کا ذکر بھی کیا ہے۔ غرضیکہ رسالہ اور اس کی شرح کا یہ ایک ایسا حسین اور نادر امترانج ہے جس کی بہت کم نظریہ ملتی ہے۔

مولوی حافظ عطا حسین ایم۔ اے مرحوم نے یہ شرح 1362ھ میں کتب خانہ روشنین گلبرگہ شریف حیدر آباد دکن سے شائع کی تھی۔ مولوی صاحب حکومت حیدر آباد میں ناظم تعمیرات کے عمدے پر کام کر چکے ہیں۔ حضرت گیسو دراز کی تصانیف کی اشاعت میں انہوں نے بڑا گرفتار کام کیا ہے۔ اس شرح کو مولوی احمد حسین خان صاحب نے اردو کے قلب میں ڈھالا ہے۔ آپ گلبرگہ کالج میں واپس پر پل تھے۔ یہ ترجمہ 1372ھ میں کتب خانہ روشنین سے شائع ہوا تھا۔ ترجمہ بہت عمدہ ہے۔ اس میں ایک خاص بات یہ ہے کہ حضرت گیسو دراز رحمۃ اللہ علیہ نے جمال جمال عربی یا فارسی کے اشعار درج کئے ہیں ان کا منظوم ترجمہ دیا گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس کے علاوہ ہر مقالے کے الگ الگ عنوان قائم کئے گئے ہیں۔ اس سے فہم مطالب میں سہولت رہے گی۔

خاکپائے اہل اللہ  
محمد انور قرنیشندی مجددی  
کیم مئی 2000ء



بِلطفِكَ اما بعد، فقال الله تعالى:

ياغوث الاعظم المتواحش عن غير الله والمستانس بالله

الله تعالى نے فرمایا:

اے غوث اعظم، تم غیر خدا سے متواحش ہو اور اللہ سے مانوس

- ۶۰ -

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الباء حرف الاتصال والتضمن من ابتداء الموجودات  
بالله والحاديات من الله  
”ب“ حرف الاتصال و”تغمى“ ہے۔ موجودات کی ابتداء اللہ سے  
ہے۔ اور اس کا حدث یا فتا ہو جانا بھی اللہ ہی کی طرف سے  
ہے۔“

ابن عباس ہے کہ میں حضرت علی کرم اللہ وجہ کے ساتھ ایک رات مجھ  
ہونے تک تھا۔ بسم اللہ کی ب کے نقطے کی شرح و تفصیل فرماتے رہے۔  
فرایت نفسی عنده کا لجرة عند البحر العظیم  
”ان کے آگے میں نے خود کو ایسا پایا جیسے بڑے سندر کے آگے  
سیوچہ“

اگر بسم اللہ کے ب کے نقطے کی جلالت عرش پر آجائے یا آسمانوں یا زمینوں پر تو یہ  
سب حال و کیفیت سے (یعنی اسی وقت) پکھل جائیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔  
لو انزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً  
من خشیته اللہ

”اگر ہم اس قرآن کو پہاڑ پر اتارتے تو تم دیکھ لیتے کہ یہ اللہ کی  
خیشیت و بیبیت سے کانپ اٹھتے“

خواجہ شبلی علیہ الرحمہ سے لوگوں نے پوچھا کہ تم کون ہو؟ جواب دیا کہ

انانقطة باء بسم الله  
”میں بسم اللہ کی ب کا نقطہ ہوں۔“

خواجہ بایزید سے کسی نے دریافت کیا بایزید کون ہے؟ جواب میں ایک کاغذ پر لکھ دیا ”بسم الله الرحمن الرحيم“ اور پوچھنے والے کے ہاتھ میں کاغذ دے کر فرمایا کہ ”بایزید“ یہ ہے۔ اب سمجھ لو کہ بایزید و شبی علیم الرحمن اللہ کے اولیاء و دوست ہیں۔ ان کی شان یہ ہے کہ۔

الولی هو الفانی فی الله والباقي بالله والظاهر  
باسماء الله وبصفاته

”اللہ کے دوست اللہ میں قافی، اللہ کے ساتھ باقی، اللہ کے ناموں  
کے ساتھ ظاہر ہوتے ہیں“

یعنی اولیاء اللہ کا ظاہر، اللہ کے ناموں کے ساتھ اور ان کا باطن، اللہ کے صفات کے ساتھ ہوتا ہے۔ شکر ہے رب العالمین کا کہ اس نے اپنے دوستوں (اولیاء) کو اس طرح ظاہر کیا کہ سوائے خود کے ان کو کوئی نہیں پہچاتا خصوصاً حضرت علی کرم اللہ وجہ کی شان میں فرمایا کر۔

اولیائی تحت قبائی لا یعرفہم غیری  
”میرے اولیاء و دوست، میرے قبائے کے نیچے ہیں ان کو بجز میرے  
اور کوئی نہیں پہچاتا“  
معلوم ہو کہ:

الله مصدر الموجودات۔ الله عبارة عن الھویۃ  
الرحمن الرحيم الله بالتلولی الرحمن بالتلسلی  
الرحيم بالتجلى الله بالتدلی الرحمن بالتشکل  
الرحيم بالتمثیل الله با التقرب الرحمن بالوحدة  
الرحيم بالاتصال

”اللہ مصدر موجودار ہے۔ اللہ سے مراد اس کی ”ہویت“ ہے  
الرَّحْمَن الرَّحِيم اللَّهُ محبٌّ اور دوستی والا ہے۔ رَحْمَن میران و تسلی  
دینے والا۔ رَحِيم رحم کرنے اور جگلی دینے والا ہے۔ اللہ محبٌّ  
و ناز کے ساتھ رَحْمَن تخلی و صورت آفرینی کے ساتھ، اور رَحِيم  
تمثیل و عکس سازی کے ساتھ ہے۔ اللہ تقرب کے ساتھ، رَحْمَن  
وحدت کے ساتھ اور رَحِيم اتصال کے ساتھ ہے۔  
محمد حسینی یوں کہتا ہے کہ یہ دونوں کلیے مبالغہ کے ہیں۔ ان میں کوئی فرق نہیں۔

### حمد باری تعالیٰ

الحمد لله لا مُحْمَدُ الاَّللَّهُ حَمْدُ نَفْسِهِ بِنَفْسِهِ  
”تعریف صرف خدا کے لیے ہے۔ سوائے خدا کے کوئی تعریف  
کئے جانے والا نہیں ہے۔ اس نے خود ہی اپنی تعریف آپ کی  
ہے“

خداوند تعالیٰ نے جس طرح اپنی ذات کی تعریف خود کی ہے یا کرتا ہے ایسی تعریف  
کوئی نہیں کر سکتا۔

لا احصی ثناء عليك انت كما اثنيت على نفسك  
”میں کچھ بھی تیری تعریف نہیں کر سکتا تو ایسا ہی ہے جس طرح تو  
نے اپنی تعریف آپ کی ہے۔

تعریف کیا ہے تعریف کرنے والا کون ہے۔ اور تعریف کئے جانے والے کے کیا معنی  
ہیں؟ جس نے جاتا جاتا۔ شریعت والے کہتے ہیں کہ

الحمد هو الوصف بالجميل على جهة التفضيل  
”حمد۔ فضیلت و برتری کے لحاظ سے خوبی کا بیان کرتا ہے۔“

لیکن طریقت کے راستے چلنے والے، ربویت کے راہرو اور زادیہ وحدت کے گوشہ

نشین کے نزدیک حمد تین قسم کی ہے۔ پہلی قول والی، دوسری فعل والی اور تیسرا حال و کیفیت والی۔ حمد قولی زبان سے اقرار کرنے کو کہتے ہیں جس طرح کہ انبیاء علیم الصلاة والسلام نے فرمایا۔

کما قال عليه الصلاة والسلام امرت ان اقاتل  
الناس حتى يقولوا الا الله الا الله  
”جیسا کہ حضور اکرم ﷺ نے فرمایا مجھے حکم ہوا ہے کہ میں لوگوں سے اس وقت تک لڑوں کہ وہ لا الہ الا الله کہہ دیں۔“

اس کو سالکان معرفت جسمور کی قولی حمد اور تقلیدی حمد کہتے ہیں۔ جانتا چاہیے کہ شریعت، طریقت اور معرفت کی اٹھان ایک ہی بنیاد پر ہے جو اسلام ہے۔ شریعت طریقت و تحقیقت میں بھی یہی کلمہ ”لا الہ الا الله“ کہتے ہیں۔ کلمہ کے کہنے میں کوئی اختلاف نہیں البتہ کلمہ کی نفی و اثبات میں اختلاف کیا جاتا ہے۔ دوسری حمد فعلی ہے۔ اس حمد کا تعلق بدن کے اعمال سے ہے یعنی عبادات و خیرات وغیرہ جو خاص خدا کی خوشنودی اور اس کے حکم کی بجا آوری کے لیے ہو۔

حمد حالی خدا کے حکم اور علمی و عملی کمالات سے متصف ہوتی ہے۔ حمد قولی زبان کا اقرار ہے۔ حمد فعلی دل سے تعریف کرنا اور حمد حالی روح کی تعریف سے ہوتی ہے۔ جوان تینوں کو جانتے ہیں وہ تمام تعریفوں اور صفات کے ساتھ حمد کہتے ہیں۔ جو حمد کہ محققین کرتے ہیں وہ یہی (حمد و تحریف) ہے اور اہل تحقیق اگر حمد کر سکتے ہیں تو ان کی حمد بھی یہی ہے۔ جانتا چاہیے کہ حمد روح سے تعلق رکھتی ہے تو شکر کا تعلق زبان سے ہے۔ حمد اپنی استعداد میں کمال کے لیے کی جاتی ہے۔ اور یہ حمد صرف ذات احادیث کی کی جاتی ہے اور شکر نعمتوں میں زیادتی کے لیے کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔

لَنْ شَكْرَتْمَ لَأْنِيدَنْكُمْ

”اگر تم شکر کرو گے تو میں تمہارے لئے (نعمتوں میں) زیادتی کروں گا“

کاشف الغمہ یعنی تعریف صرف اس خدا کے لیے ہے جو غم کو اور غنوں کو کھولاتا یا دور کرتا ہے۔ ”غم“ خزن کو کہتے ہیں۔ خزن سے مراد چھوٹا عشق نہیں بلکہ اوسط عشق ہے اوسط عشق یہ ہے کہ وہ خود اپنے ہی پر عاشق ہو۔ پس وہ اپنے غم کو کھولنے یا دور کرنے والا ہے۔ اب سمجھو کر جب خداۓ تعالیٰ پوشیدہ خزانہ تھا اور جمرہ بالقوہ میں تھا تو اس کی ذات میں ”محبت“ پیدا ہوئی کہ میں علیم یا جانے والا ہوں۔ خیریا بوجھنے والا بھی ہو جاؤں۔ جانے والا تھا، چاہا کہ بوجھنے والا بھی ہو جائے۔ تو چیزوں کو وجود میں لا کر چیزوں کو بوجھنے والا ہو گیل داؤ دعیہ السلام نے خدا سے پوچھا کہ۔

لما ذا خلقت الخلق؟ فقال الله تعالى كنت كنتا

مخفياً فاجبت ان اعراف فخلقت الخلق العرف

”اے رب تو نے خلق کو کیوں پیدا کیا؟ اللہ تعالیٰ نے جواب دیا کہ میں پوشیدہ خزانہ تھا، میں نے چاہا کہ پچانا جاؤں؛ پس خلق کو پیدا کیا تاکہ میں پچانا جاؤں“

یعنی ایک غم تھا اسی غم کو خلق کی تخلیق سے ظاہر کیا۔ داؤ دعیہ السلام نے پوچھا کہ اے پروردگار کو کس مصلحت اور کس بھید کے لیے ظاہر کیا۔ فرمایا کہ میں پوشیدہ خزانہ تھا چاہا کہ میں پچانا جاؤں اور خود کو خود سے پچانوں۔ خود کو ”خزانہ“ کہتا ہے۔ یعنی میں کئی صفات اور کئی اعتبارات کی ایک ذات ہوں۔ جمال میں رکھتا ہوں جلال میں رکھتا ہوں۔ قر مجھ سے ظاہر ہوتا ہے، میرانی مجھ سے رونما ہوتی ہے، تدرت مجھ ہی کو، علم مجھ ہی کو، سمع مجھ ہی کو، بصر مجھ ہی کو، بڑھانے والا میں ہوں، بلند کرنے والا میں ہوں، نیکی، بدی، رنج و خوشی اور تمام لامتناہی صفات کو قائم کئے ہوئے ہوں۔ اس اعتبار سے میں نے اپنا نام ”خزانہ“ رکھا ہے۔ یہ صفات مجھ میں بالقوہ موجود تھیں۔ میں نے چاہا کہ جمرہ قوت سے فعل کے میدان میں آجائوں۔ جس طرح کہ کوئی محب اپنے محبوب کو چاہتا ہے۔ اس مصلحت اور اس بھید کی بناء پر میں نے خلق کو پیدا کیا۔ اپنے غم کو خود ظاہر کیا اور خود اپنے آپ پر کھول دیا۔ یعنی سورج اور چاند کو پیدا کیا۔ زہر، مشتری، عطارد اور زحل

و من رنج کو پیدا کیا۔ اور اسی طرح دیگر بقیہ چیزوں کو بھی پیدا کیا۔ جیسے پھاڑ، درخت، چوپائے، گھوڑا، گائے، بکری، ہاتھی، شیر، چیونٹی، سانپ، پچھو علی ہذا القیاس تمام موجودات کو پیدا کیا۔ پس کاشف الغمہ ہوا یا نہیں؟

میں نے محبوب کو ظاہر کر کے اپنا غم کھول دیا۔ (یعنی دور کر دیا اور اس کی حقیقت ظاہر کر دی) اس کا محبوب کاشف الغمہ یعنی عاشقوں کے رنج کو دور کرنے والا ہے۔ دوست ہی جانتا ہے کہ عاشق کو کیا رنج ہے اور کس چیز کا اشتیاق ہوتا ہے۔ جیسے کہ حکایت خداوندی ان انت و انت انا (یعنی میں تو ہوں اور تو میں ہوں) اسی غم و اشتیاق کی آئینہ دار ہے۔ پس عاشق ہی یہ جانتا ہے کہ یقیناً میں اس کا غیر نہیں ہوں۔ پھر اس کا "عین" کس طرح بن جاؤں۔ بات کیا ہے؟ اس معاملہ میں رنج اور رونا بہت ہے اسی لئے تو مروی ہے۔

کان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم دائم الحزن  
والبكاء

"حضرت رسول اللہ " یہی شہ حزن و گریبی میں رہتے تھے"

مگر اے دوست

اذا جاء نصر الله والفتح  
"جب اللہ کی مدد اور فتح آجائے"

تو سارا غم دور ہو جاتا ہے۔ اس غم کا کاشف الغمہ (کھولنے یا دور کرنے والا) وہی ہے جب اس نے حزن و غم کو کھول دیا تو فرمایا کہ۔

ان فتحنالک فتحا مبینا  
"ہم نے تمہارے لئے کھلی ہوئی فتح لکھ دی"

اے دوست جب تو ستر ہزار اعجھے اور بربے خصائیل سے باہر نکل پڑے۔ اور جب اجائے اندھیرے کے ستر خدائی پر دوں سے بالاتر ہو جائے اور جب تھجھ میں علیق خداوندی

پیدا ہو جائے تو اس کیفیت میں تجوہ سے عبودیت (بندہ پن) دور ہو جائے گا تو یکون عیش کعیش اللہ (عیش خدادنگی کی طرح) عیش میں سکون پائے گے اس حال و کیفیت میں تیرا فقر پونا ہو جائے گے پھر تو اسی خدا کو جلوہ فرمایا پائے گا اور سقہم ریہم..... کی شراب پئے گا اس وقت تو جانے گا۔ فی مقعد صدق کہ (تو سچائی کی بیٹھک میں ہے) عند ملیک مقتدر کے تخت پر ہے۔ یعنی کامل اقتدار رکھنے والے مالک کے پاس کہہ بعض کے خلوت خانہ میں ہے۔ اور جس نے کہ میرے غم کو کھول دیا وہ یاغ و صل میں تجوہ سے تحدیا ایک ہو جائے گا شکر کر۔

الحمد لله الذي اذهب عنا الحزن

”اس خدا کا شکر جس نے ہم سے حزن کو دور کر دیا یعنی بشریت کا حزن“

وہی بشریت جو تیرا وجود تھی وہی جو تیرے اور اس کے درمیان حائل تھا جیسے کہ حکایت ربیلی ہے۔

وجودک حجاب بینی بینک

”تیرا وجود ہی میرے اور تیرے درمیان پردہ ہے“

اس وقت تو تونہ ہو گا پلکہ وہ ہو گا کیونکہ خدا کے ساتھ غیر خدا نہیں رہتا۔ اسی معاملہ کے لیے بے چارہ منصور (مغفور و مشور) روتا تھا کہ۔

یعنی وینک لئی یزا حمنی ارفع بلطفک انى من المبین  
خودی حائل ہے مجھ میں اور تجوہ میں ہٹا دے اس خودی کو درمیان سے  
حاشاک امحاشای من اثبات اثنین

خدا محفوظ رکھے اس دوئی سے

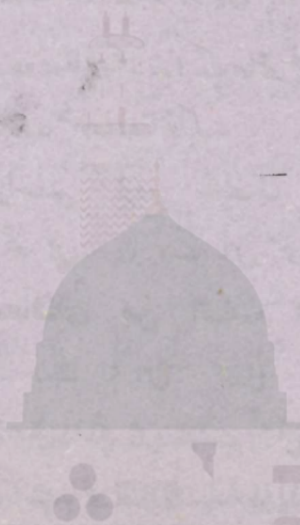
اے دوست تیرا غم جو کہ جسمانی ڈھانچہ میں بند ہے تمثیل و تخلی یا عکس سازی  
و صورت آفرینی کے ذریعہ ظاہر ہوتا ہے۔ محمد ﷺ نے فرمایا یا لیت رب محمد  
لِم يَخْلُقْ مُحَمَّدَ (کہ کاش محمد ﷺ کا رب محمد ﷺ کون ہے پیدا کرتا) یعنی جسمانی

ڈھانچہ کے ساتھ آدمی کی شکل میں مجھ کو زمین پر نہ لاتا اور نہ حضور کا تاج کمال تو یہ ہے۔

### لولاک لاما ظہرت الربوبیہ

اگر تم نہ ہوتے تو ربویت ظاہر نہ ہوتی

آپ کی شان میں کہا گیا ہے۔ پس عاشق کو یہی غم ہے کہ وہ بشریت اور تکلیف سے چمٹکارا چاہتا ہے۔ سلطان العارفین نے انہی معنی میں فرمایا کہ البشریہ ضد الربوبیہ فمن احتجب بالبشریہ فانته الربوبیہ (بشریت ضد ہے ربویت کی پس جس نے بشریت کا پردہ اوڑھ لیا ربویت اس سے رخصت ہو گئی) اس غم کا کاشف الغمہ یا غم دور کرنے والا وہی عشق "من عرف" (یعنی جس نے خود پچانا اس نے اپنے رب کو پچانا)۔



## نعت رسول کریم ﷺ

### والصلاۃ علی خیر البریة

خدائے تعالیٰ کا شوق و اشتیاق ذات محمد ﷺ پر ہو جو اس کے محبوب ہیں۔ ایسے محبوب کے ان کے اوصاف سب سے اچھے ہیں یہ جو کما گیا فخلقت الخلق لا عرف (میں نے خلق کو پیدا کیا تاکہ میں پچانا جاؤں) اس کی وجہ یہ ہے فظهورت المحمد لا عرف (پس محمد ﷺ کو میں نے ظاہر کیا تاکہ میں پچانا جاؤں) اپنے جمال و مکال کو اپنے خود سے نہیں دیکھا جا سکتا اس کے ظہور کے لیے آئینہ کی ضرورت ہے۔ افضل و اکرم اور اشرف آئینہ سوائے محمد ﷺ کے کوئی اور نہیں ہو سکتا۔ خدا نے ہر شخص کو محمد ﷺ کے لیے ظاہر کیا اور محمد ﷺ کو خود اپنے لئے ظاہر کیا اسی لیے کما گیا (اشتیاق و اصلوٰت ہو اس کے نبی پر) اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ

ان الله وملائكته يصلون على النبي  
الله اور اس کے فرشتے نبی پر صلوٰت و درود بھیجتے ہیں  
یعنی محمد ﷺ کے آئینہ میں اس کو دیکھتے ہیں۔ پس مومنین کی نیک رہبری کے لیے فرمایا ہے۔

صلوا عليهم ای انظروا الى محمد حتى ترونی کما

قال عليه السلام من رانی فقد رائی الحق

”کہ تم بھی ان پر درود و صلوٰت بھیجو یعنی محمد ﷺ کو دیکھو تاکہ

مجھے دیکھ سکو جیسا کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ جس نے مجھے

”دیکھا اس نے حق کو دیکھا“

اور لی مع الله وقت (یعنی میں ایک وقت خدا کے ساتھ ہوا کرتا ہوں) یہ پڑے دے رہا ہے کہ میں اس کا معموق ہوں وہ مجھے ہر ایک سے الگ اور پوشیدہ رکھتا ہے۔ جبکی تو حضرت جنید قدس سرہ نے فرمایا ہے کہ ہر کوئی خدا کو جانتا ہے۔ گو نہیں پہچانتے۔ مگر محمد ﷺ کو نہ تو کوئی جانتا ہے نہ پہچانتا ہے۔ اے میرے عزیز من عرف نفسہ فقد عرف ریہ (جس نے اپنے نفس کو پہچانا اس نے اپنے رب کو پہچانا) اس سے نسبت اس لیے رکھی گئی کہ ہمیشہ نہ خود کو جانے اور نہ پہچانے۔

نہ جاں را خود خبر از جاں کہ جاں پیت نہ تن را از تن آگاہی کہ تن کیست نہ من کی کچھ خبر من کو کہ من کیا ہے نہ تن کی کچھ خبر تن کو کہ تن کیا ہے خیر البریه (خلق میں سب سے بہتر) اس لیے کہا گیا کہ حضور ﷺ کو خدا نے علم اولین و آخرین دیا یعنی تمام جسموں اور جانوں کا علم دیا۔



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله لا مُحَمَّدَ إِلَّا اللَّهُ حَمَدَ نَفْسَهُ بِنَفْسِهِ  
وَالصَّلَاةُ عَلَى خَيْرِ الْبَرِّيَّةِ



## اللہ سے انس غیراللہ سے وحشت

یعنی اے فریاد سننے والے بزرگ اور غوث جو غیر خدا سے احتراز کرنے والا اور خدا سے انس کرنے والا ہے۔ یہ سوال کہ غیر کون ہے اس کا جواب یہ ہے کہ جو کوئی نام خدا کے مساوا ہو وہ اس کا غیر ہے وہ اگرچہ اس خدا کی وجہ سے ہے مگر خدا تو نہیں ہے۔

بو الجب کارے و بس نادر رہ است کین چو عین آں بود آں کئے شود عجیب کام ہے یہ اور راہ نادر ہے اگر یہ عین ہے اس کا تو وہ بجن کیا ہے اگر تم عشق حقیقی نہیں جانتے تو کچھ دیر کے لئے عشق مجازی ہو جاؤ۔ اس وقت جانو گے کہ ”غیر محبوب“ سے عاشق کو تسلیک نہیں ہوتی جیسے کہ مجنوں سکون نہ رکھتا ہے۔

نہ خواہم زستن بے تو تن بیحال چہ کار آید محال است اینکے بے لیل دمے مجنوں سیاسائد تیرے بغیر زندگی، جان بغیر جسم ہے لیل بغیر قیس کو، دل کا سکون محال ہے احوال مت بن (جو ایک کو دو دیکھتا ہے) سنو کہ تمام نام بجز مسمی کے کوئی چیز نہیں اگرچہ ہم نے ایک چیز کے یہ تمام نام رکھے ہیں۔ یہ بھی کو کہ لیس فی الدارین الاربی و ان الموجودات کلما معدودۃ الا وجودہ (تبارک و تعالیٰ) جانو کر وجود میں سوائے خدا کے کچھ اور نہیں اور دارین میں غیر خدا کے کچھ نہیں ہے، ایک کے اندر ایک وہی ایک ہے اپنے گوش جان سے سنو کہ کلامک خارج من دائرة اهل الذوق (اہل ذوق کے دائرہ سے تیری بات کچھ الگ ہی ہے) اب اس دائرة سے نکل پڑا اور موجودات کے وجود سے بھی نکل پڑا۔ ستر ہزار خداوی پر دوں سے بھی نکل پڑا۔ اس وقت تو جانے گا کہ غیر کون ہے اور غیریت کیا ہے۔ بھلکے ہوئے تو سمجھتے ہیں کہ تیرا وجود غیر ہے اور آپے میں رہنا غیریت ہے۔

تاجاں نہ دعی بکافری نتوں رفت  
جال کسی کافر کو تو جب تک نہ دے یاد رکھنا یہ نکل سکتی نہیں

جب تک تو آپے میں رہے گا تو سب کو ایک سے زائد یا کئی سمجھتا رہے گا اور جب فنا ہو جائے گا تو سب کو ایک پائے گا۔ سالک پر ایک کیفیت ہوتی ہے۔ ستر ہزار صورتیں اسکو نظر آتی ہیں اور یہ سب سالک ہی کے اوصاف ہوتے ہیں نہ کہ خود ذات سالک۔ اسی طرح غوث اعظم صفات اللہ سے متوجہ اور لقاء اللہ سے مستانس ہیں۔ کیونکہ غوث اعظم تمام ناموں اور صفتوں کے ساتھ تخلقو ابا خلاق اللہ (الخلق الہی پیدا کرو) کے حکم سے متصف تھے۔

تاکہ باخویشی عدو بنی ہمہ چوں شوی فانی احمد بنی ہمہ آپ میں جب تک ہے تو پائے گا سب کو باعذ و اور جب ہو جائے فانی پائے گا سب کو احمد اب ان صفات و اسماء سے احتراز کرتے ہیں اور اللہ کے ساتھ، جلی کے اندر ایک میں ایک ہونا چاہئے ہیں، تاکہ خدا کے ساتھ انس پائیں۔ اسی لئے کہا گیا ہے ”میں اس لئے غمگین ہوں کہ تیرے ساتھ پوست میں نہیں ہوں یعنی اگرچہ ”میں“ اس کے پر تو کا عکس عین اليقین و حق اليقین کے ساتھ دکھائی دیتا ہے، پھر بھی اس سے احتراز کیا ہوا ہے کیونکہ غوث کامل تھے، ورنہ ناقصوں کی طرح اس کے پرتو سے بے خود ہو کر ”انا الحق“ و سبحانی (میں ہی خداۓ پاک ہوں) کہہ دیا جاتا۔ ان میں سے ایک کو سوی پر لٹکایا گیا، جلایا گیا اور ان کی خاک کو دجلہ میں ڈال دیا گیا۔ دوسرے کو جب کہ پہلے مرتبہ عالی سے الگ کیا گیا اور بوقت موت اس بد مسٹی سے وہ ہوشیار ہوئے تو فرمایا کہ۔

اللہی ان قلت یوما سبحانی ما اعظم شانی ومن  
مثلى و هل فی الدارین غیری فانا الیوم کنت کافرا  
مجوسیا اقطع زناری واقول لا الہ الا اللہ محمد  
رسول اللہ

”اے میرے اللہ اگر کسی دن میں نے سبحانی یعنی میں ہوں پاک کہا ہے یا میری شان بڑی ہے کہا ہے اور یہ کہا ہے کہ نہیں ہے کوئی میرے سوا جہاں میں کون ہے تو اس دن میں کافر تھا، مجوسی

تحا، اس زنار کو توزتا ہوں اور کہتا ہوں اقرار کرتا ہوں کہ نہیں

ہے لائق بندگی مگر اللہ اور محمد ﷺ اس کے رسول ہیں۔

غوث رضی اللہ عنہ ان دونوں سے بلند مرتبہ رکھتے ہیں۔ غوث رضی اللہ عنہ اپنے آئینہ میں اللہ نور السموت والارض (اللہ نور ہے آسمانوں اور زمین کا) کے آفتاب کو دیکھتے ہوئے لانی تقدیم بالعبدیت (البته میں پیش قدمی کیا بندگی میں) کا مذہب اختیار کر چکے ہیں جیسا ابو بکر و راق نور اللہ روح نے فرمایا لیس بینی و بینہ فوق الا انی تقدمت بالعبدیت (نہیں ہے کوئی فرق بمحض میں اور اس میں اگر ہے تو یہ کہ میں نے پیش قدمی کی بندگی میں)۔

اے دوست اس کے عکس و پرتو کا نام "غیر" ہوا اور اس میں رہ جانے کا نام "غیریت" ہے۔ اللہ تعالیٰ محمد ﷺ کا عاشق ہوا۔ سن لے کہ محمد ﷺ حق تعالیٰ کے عکس و پرتو ہیں اور محمد ﷺ و آئینہ ہیں کہ جس آئینہ میں اللہ کے سوا کوئی رونما نہیں ہوتا۔ محمد ﷺ اس کے آئینہ قابل ہیں یعنی سب سے بہتر آئینہ ہیں۔

فی هذا الكتاب جواهر العشاق شرح من کلام مالک الاخلاق المتتوحش عن غير الله والمستانس بالله (اس رسالہ جواہر العشاق میں مالک اخلاق کے کلام کی شرح اور اللہ کے سوائے سب سے الگ رہنے والے اور اللہ سے محبت کرنے والے بزرگ) کی نسبت جو کچھ کما جا رہا ہے اس کو غور سے سنو۔ صفت کی صورت ذات کی صورت نہیں رکھتی اس کے اوصاف ان گنت ہیں جس کی کوئی انتہا نہیں البتہ صحیح یہ ہے کہ جلالیت میں دوست کی کچھ اور شکل ہوتی ہے اور جمالیت میں دوست کا تمثیل کچھ اور ہی ہوتا ہے۔ چنانچہ امیں لئے اللہ نے کماریت ربی لیلۃ المرصاد فی اقبح صورہ فقرع رجلیہ معلی صدری فوجدت حرافی نفسی (دیکھا میں نے اللہ کو مسراج کی رات نہایت ڈراؤنی صورت میں۔ رکھا اس نے پاؤں میرے سینہ پر اور پائی میں نے ایک جلن اپنے آپ میں) خداۓ تعالیٰ کی لفظ اس کی غذا ہے۔ تخلی جلال میں عاشق کے لیے کوئی حظ یا فیضیہ نہیں ہوتا۔ حضرت محبوب رب

الْعَمَيْنِ الْمُلْكَيْنِ جَلِ جَالِ کی نشانی ہتا کر فرماتے ہیں کہ رایت ربی لیلۃ المعراج فی احسن صورہ فوضع یدیہ علی کتفی فوجدت برد افی قلبی (دیکھا میں نے معراج کی رات میں اپنے رب کو نمایت اچھی صورت میں اور اس نے رکھا اپنا ہاتھ میرے کندھے پر میں نے پائی اپنے آپ میں ٹھنڈک کی ایک لہاس کی انگلیاں جمال و جلال کے تمثالت بیان کرتی ہیں اس لئے غوث اعظم ان تمثالت و مثالات سے احتراز کرتے ہیں۔ کیونکہ انہیں ورالوری (پرے سے پرے) سے کام ہے۔ حق کی قسم ورالوری کیا ہے معلوم ہو جائے گا۔



## قال:

كُل طُور بَيْن النَّاسُوت وَالْمُلْكُوت فَهِي شَرِيعَة  
وَكُل طُور بَيْن الْمُلْكُوت وَالْجَبَرُوت فَهِي طَرِيقَة  
وَكُل طُور بَيْن الْجَبَرُوت وَالْأَهُوت فَهِي حَقِيقَة

فَرِمَيَا

جو طور طریق ناسوت وملکوت کے درمیان میں ہے وہ شریعت ہے  
جو طور طریق ملکوت وجبوت کے درمیان میں ہے وہ طریقت  
ہے۔ اور جو طور طریق جبوت والا ہوت کے درمیان میں ہے وہ  
حقیقت ہے

## شريعت، طریقت، حقیقت

خدا نے فرمایا کہ جو طور طریق آسمان و زمین کے درمیان ہے اس عالم کا نام ناسوت ہے۔ انہیں کو جانوروں کا عالم، ملک و خلق کا عالم، احساسات کا عالم، عالم شہادت و عالم صورت اور عالم ظاہر کہتے ہیں۔ اور ملکوت کو عالم امر و عالم محقق و عالم قلب و غیب عالم معنی اور عالم باطن کہتے ہیں اور جبروت کو عالم روح، عالم موجود بالتوہ اور عالم ممکنات عالم ماہیات و کلیات بلکہ عالم باطن غیب الغیب و معنی المعنی کہتے ہیں۔ اور لاہوت ایسا عالم ہے کہ عرش اس کی عزت ہے اور کرسی اس کی کبریائی ہے۔ قدر اس کی لوح و قضا اس کا قلم ہے۔ آسمان اس کی عظمت، کیوان ان کا غصہ اور برجیں اس کی مریانی ہے۔ بہرام اس کا جلال، اور خورشید اس کا جہاں، آگ اس کا غضب اور پانی اس کی رحمت اور خاک اس کی حکمت ہے اور جس کی بقا کبھی زائل نہ ہونے والی ہے۔ اہل شریعت ماسوی اللہ یا غیر خدا کو عالم کہتے ہیں۔ یعنی عالم ہر اس موجود کو کہتے ہیں جو سو اخدا کے ہو لیکن سالکوں کے نزدیک ”غیر خدا“ کا وجود ہی نہیں۔

کما قال سر الله فی الارض صاحب الفصوص

العالم هو المتجلى نجمي عصافاته

”جس طرح کہ زمین کے خدائی رازدار حضرت شیخ اکبر محبی الدین  
ابن عربی صاحب فصوص نے کہا کہ عالم وہ حقیقت ہے جو تمام  
صفات کے ساتھ روشن ہو“

پس ناسوت سے ملکوت تک وہ عالم ہے جو ظاہر ہے یہی شریعت محمد ﷺ ہے یعنی شریعت کے نیک اعمال کرنے سے ناسوت ملکوت تک یا قلب سے قلب تک جانچتے ہیں۔ قلب کو قلب کارگنگ حاصل کرنے کے لیے شریعت کی ضرورت ہے۔ آدمی کے قلب یا دل میں خدا نے سات اطوار و طریقے بنائے ہیں۔ پہلے کا صدر یا سینہ نام ہے جو اسلام

افمن شرح الله صدرہ للاسلام فهو على نور من

ربه

”اللہ نے جس کا سینہ اسلام کے لیے کھول دیا تو وہ اپنے رب کی طرف سے نور پر لگ گیا

یہی طور دل کا پوست و غلاف یا شیطانی وسوسوں کا مقام اور (تسویل نفس) بوجب آیت قرآنی۔

یوسوس فی صدور الناس من الجنۃ والناس

”کہ وہ یعنی شیطان خناس لوگوں کے سینوں میں وسو سے ڈالتا ہے

جو پوشیدہ فن اور ظاہری لوگ ہیں“

خدا کی پناہ اگر گناہوں کی نحوس ت اور قرائی کے اثر سے نور اسلام میں فتور آجائے تو کفر کی تاریکی بڑھ جائے۔ چنانچہ خدا جس کا سینہ کفر پر کھول دے تو یہ مقام تمام برائیوں کا طور ہے۔ دوسرے طور کا نام قلب یا دل ہے جو ایمان کی کان اور حق و سچائی کا خزانہ ہے۔ ارشاد پاری تعالیٰ۔

اولیٰک کتب فی قلوبهم الایمان

یعنی یہی لوگ ہیں جن کے دلوں میں ایمان لکھ دیا گیا ہے

اسی کی حکایت کر رہا ہے (یہی قلب) نور عقل کا گھر ہے بوجب آیہ شریفہ

فتكون لهم قلوب يعقلون بها

ان کے ایسے دل ہیں جن سے وہ عقل یا سمجھ حاصل کرتے ہیں

دل کی بینائی جس کو بصیرت کرتے ہیں وہ اسی جگہ ہے۔ ظاہری دیکھنے کا احساس بصیرت

کا پرتو ہے۔ تیسرے طور کا نام شفاف ہے۔ اولاد رسول اللہ ﷺ سے محبت و شفقت

اور اولیاء، انبیاء سے شفقت و ارادات کا یہی مقام ہے جیسا کہ خدا نے کہا قد

شففہ احباب (اس کے دل میں محبت کسی گئی ہے) پیغمبر ان علیم السلام اور مشائخ کبار

کی محبت مریدوں اور امیتیوں کے ساتھ اسی طور پر ہوتی ہے۔ عشقِ مجازی اس طور پر نہیں گزرتا اسی لئے حضور ﷺ نے فرمایا۔

### حُبُّ الٰٰ مِن دُنْيَا كُمْ ثَلَثُ الطَّيِّبِ وَالنِّسَاء وَقُوَّةُ عِيْنِي فِي الْصَّلْوَةِ

”تمہاری دنیا کی تین چیزیں میری محبوب بنائی گئی ہیں۔ خوشبو، عورت اور نماز جو میری آنکھوں کی ٹھنڈک ہے۔

دوسری جگہ فرمایا

### اُولادنا اکبادنا

ہماری اولاد ہماری جگہ گوشہ ہے  
چوتھے طور کو فواد یا تہہ دل کہتے ہیں یہ جلال و مجال اور دوسری صفات کے مشاہدہ یا دیکھنے کا مقام ہے۔

### مَا كَذَبَ الْفَوَادَ مَارَى

جو کچھ اس نے دیکھا اس کے تہہ دل نے اس کو نہیں جھٹلایا

پانچھیں طور کا نام جنتِ القلب ہے جو خدا کے شوق و ذوق اور اس کے عشق و محبت کا مقام ہے اس جگہ کسی دوسرے کی دوستی کو دخل نہیں ہے۔ چھٹے طور کو سویداء کہتے ہیں۔ یہ غبی مکاشفات، علمِ لدنی، حروفِ مقطعات کے معارف کا مقام اور اسرارِ الٰہی و علمِ اسماء کا خزانہ ہے۔ بوجہ قرآن۔

### كَلَهَا الْأَسْمَاءُ ادَمُ وَعِلْمُ

ہم نے آدم کو تمام چیزوں کے نام سکھا دیے

ساتویں طور کا نام ”بعدِ القلب“ ہے اس جگہ ذاتی صفات کا ظہور اور الہیت کے تجلیات ہوتے ہیں۔ نفس و شیطان کو بجز طور صدر کے اور اطوار میں پکنے کی مجال نہیں ہے۔ جیسا کہ حق تعالیٰ نے فرمایا۔

حفظاً مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٌ لَا يَسْمَعُونَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ

[www.makiabah.org](http://www.makiabah.org)

### الاعلى

”ہر شیطان سرکش سے امان ہے وہ ملائے اعلیٰ کی کوئی بات بیٹھنے  
بھی نہیں سکتے“

بعض کہتے ہیں کہ (نفس، دل، روح، سرخنی، وغیب الغیب) ہر طور جو ملکوت سے  
جبروت تک ہے وہ طریقت ہے یعنی طریقت کے عمل کر کے دل سے روح تک پہنچتے ہیں۔  
اے دوست اگر روح خالص ہو تو دوسری وفعہ پیدا ہو کہ وہ روح جبروت تک پہنچتی ہے یہ  
قول سننا ہو گا کہ:

لَنْ يَلْجُ مَلَكُوتُ الْمَسْوَتِ مِنْ لَمْ يُولَدُ مِرْتَبَتِينَ  
”ملکوت و سادات میں کوئی نہیں جا سکتا جب تک وہ دوبار پیدا نہ  
ہو“

اے دوست جو مالی سے پیدا ہوا تو اس نے اس دنیا کو اور خود کو دیکھا۔ اور جب وہ  
خود سے پیدا ہوا تو اس عالم اور خدائے عزوجل کو دیکھے گا۔ اس ”مال“ سے حقیقی و اصلی  
”مال“ ہے جس کی تعریف میں ہے کہ۔

اَنَا مِنَ اللَّهِ وَالْخَلْقُ مِنِي

میں اللہ سے ہوں اور تمام خلق مجھ سے ہے  
تجھ سے مراد تیری حقیقت ہے جو دھماں نہیں دیتی، لیکن تجھ سے الگ نہیں ہے۔ وہ  
تیرے تن میں ہے جو تیری طرح ہے گو تو نہیں ہے۔ وہ روح ہے جو تجھ سے ملاقات  
کرے گی۔ جس کا بیان یہ ہے۔

يَلْقَى الرُّوحُ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ  
”وَهُوَ أَنْتَ مَنْ حَكَمَ سے روح کو اپنے ان بندوں پر ڈالتا ہے جن کو چاہتا  
ہے“

وہ روح جب تجھ کو تجھ سے لے اور تیری جگہ وہ روح لے لے تو تیری ذات  
آنکنہ کی طرح صاف ہو جائے اس وقت تو خدا کو دیکھے گا کہ تیرے ساتھ کیا کیا سلوک

کرتا ہے اور تجھ کو کس نام سے پکارتا ہے۔ کیا تو نے نہیں ناکہ ایک بزرگ نے اس مقام کا کیا پتہ دیا ہے۔

قال ادخلنی ربی جنة القدس ویخاطبینی بذاته  
ویکاشنی بصفاته

”اب بزرگ نے یوں کہا ہے کہ: میرے رب نے مجھے جنت القدس میں داخل کیا اور مجھے اپنی ذات سے مخاطب کیا اور اپنے صفات مجھ پر کشف کئے۔

اس جگہ تو خدا میں فانی اور خدا کے ساتھ باقی ہو گا اور تو خدا کے ناموں اور اس کے صفات کے ساتھ ظاہر ہو گا۔ اللہ تجھ کو یہ نعمت دے۔

جب دل روح تک پہنچ جائے تو وہ ملکوت سے جبروت تک پہنچ گیا ہو گا اور عین الیقین یعنی لیقین کی آنکھ سے جبروت کو دیکھے گا۔ جو ”طور“ جبروت والا ہوت کے درمیان ہے وہ حقیقت ہے یعنی حقیقت کا عمل کرنے سے جبروت سے لاہوت کو پہنچتے ہیں۔ یعنی روح سے سرما بھید کو پہنچ جاتا ہے۔ جب یہ سر حاصل ہو جائے تو اس پر سردے دینا چاہیے۔

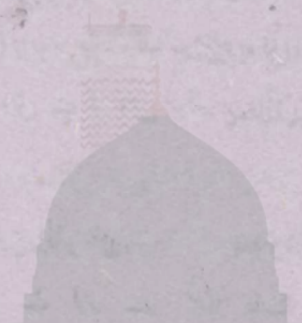
سر باز دریں راہ اگر طالب اوے در کوئے خرابات نہ گنجد سرو دستار  
ہو طلب اس کی تو سر اس راہ میں دسھے کوچہ ساتی میں دستار اور سر کیوں گر رہے  
اس مقام پر تو اس کا ہمسر و را زدار ہو جائے گا۔ یہ چیز وجدانی (پانے کی) ہے کہنے کی  
نہیں ہے۔ لیکن اے دوست بھید وہی ہے کہ اس موقعہ پر عاشق، معشوق کی طرح ہو  
جائے۔

واشرقت الارض بنوردهما

زمین اپنے رب کے نور سے جگگا جائے گی

والی آیت اسی کی غمازی کرتی ہے کہ تمہی ذات کی زمین کو اپنی ذات (رب) کے نور  
سے روشن کرتی ہے۔ اس مقام پر بھی دونوں معشوق ہی ہوتے ہیں نہ کہ عاشق یہ ناز ہو

جاتے ہیں نہ کہ نیاز۔ ہمہ تن یافت ہوتے ہیں نہ کہ ٹایافت من رانی فقدرای اللہ کا  
ارشاد نبوی اسی مقام سے صادر ہوا تھا کہ (جس نے مجھے دیکھا گویا اس نے خدا کو دیکھا)  
کیونکہ یا نور نوری و یاسوسی کی غلت آپ کو یہیں حاصل ہوئی تھی۔ یعنی  
سبحانہ نے آپ کو اس طرح مخاطب فرمایا تھا کہ ”اے میرے نور اور اے میرے  
بھید کے بھید“ جب قلب بھید بن گیا تو قلب پوشیدہ و خفی ہو گیا۔ روح غائب ہو گئی یعنی  
روح قدسی کے درمیان جو پرده حائل تھا اٹھ گیا۔ اب جو کچھ غیب عیب میں تھا، ظاہر ہو  
گیا اس وقت تیرا فقر پورا ہوا اور اللہ جلوہ نہماونی الی ہو گیا۔ مشہور مقولہ ہے الفقر  
اذاتم هو اللہ جب فقر کی تکمیل ہو جائے تو وہاں اللہ ہی اللہ ہے اور تصوف و حلول  
اس جگہ مل کر ظاہر ہوا۔ لیکن عیاں (قابل دید) کو ہرگز بیان نہیں کیا جا سکتا۔ ٹھکر کرنے میں  
اور دیکھنے میں کچھ اور اور کچھ میں تو کچھ اور ہی ہوتی ہے۔



قال الله تعالى

يا غوث الاعظم ما ظهرت في شيء كظهورى في  
الانسان

الله تعالى نے فرمایا:

اے غوث اعظم، میں کسی شے میں ایسا ظاہر نہیں ہوا جیسا انسان  
میں۔

## انسان میں خدا کا ظہور

یعنی خدا تعالیٰ نے فرمایا کہ اے غوث الاعظم میں نے کسی چیز میں اس طرح ظہور نہیں کیا جیسا خود کو انسان میں ظاہر کیا۔ تمام چیزیں میری ذات کا آئینہ ہیں۔ انسان اس کا بھید ہے۔ میں اگر یہ بھید بیان کروں تو اس سے ایک طرح کا کفر مراد ہو گا جس کو منع کیا گیا ہے۔

کفرت بدین اللہ والکفر واجب لدی و عند المسلمين قبیح  
دین خدا سے کفر کیا تو کفر ہی بمحض پر لازم ہے مسلم زاہد طنزیہ اپنے میرے مقابل قائم ہے

در کفر ہم صادق نہ زنار را رسوا کن

تو کفر میں سچا نہیں زنار کو رسوا نہ کر

فتمثیل لہا بشر اسویا (پھر کھڑے ہوئے بشر سے اس کو تمثیل یا صورت

پذیری دی۔ انسان کے متعلق یہ ہے کہ۔

اورا نہ بود ظہور بے ما مارا نبود وجود بے او

میرے بغیر اس کا کیوں نکر ظہور ہوتا اس کے بغیر میرا کیوں کر وجود ہوتا  
سریکہ دریں صورت نیبا است نہانی گر روئے نماید بخدا کنی اقرار

جو بھی کہ اس صورت نیبا میں چھپا ہے ہو جائے اگر فاش تو کہہ دے کہ خدا ہے  
تا اونہ شوی نشود معلومت کاں روز آفریدہ نبودی او بودی

ہو جائے نہ جب تک تو بھی وہی معلوم نہ ہرگز تجھ کو ہوا

پیدا نہ ہوا تھا جس دم تو بے شک تھا وہی یہ شک تھا وہی

ثُم سالت:  
یارب هل لک مکان؟

قال لی:  
یا غوث الاعظم انا مکون المکان ولیس لی مکان  
سوی الانسان والانسان سری وانا سر الانسان

پھر میں نے سوال کیا:  
اے پروردگار، کیا تمرا کوئی مکان ہے؟

فرمایا:  
اے غوث اعظم میں مکانوں کا پیدا کرنے والا ہوں اور آدمیوں  
کے سوا کمیں میرا مکان نہیں ہے۔ آدمی میرا پوشیدہ اور چھپا ہوا  
بھیجید ہے اور اس طرح میں انسان کا بھیجید ہوں۔

## انسان میں خدا کا مقام

اس کی تعریف یہ ہے کہ میں کسی جگہ نہیں ہوں اور ہر جگہ موجود ہوں یعنی میرے لئے جگہ نہیں۔ انسان میرا آئینہ ہے اور میں انسان کا آئینہ ہوں المومن مراد المومن والله ہو المومن اسی معنی کی طرف اشارہ کرتا ہے (یعنی مومن، مومن کا آئینہ ہوتا ہے اور اللہ ہی مومن ہے) اس جگہ بھید یہ ہے کہ۔

قلب المومن بين اصبعين من اصبعاء الرحمن  
”مومن کا دل خدائے رحمٰن کی الگیوں میں سے دو الگیوں کے  
نئے میں ہے۔

ورنه دل کمال اور رحمٰن کمال!

قال المنصور قلب المومن کالمواة اذا نظر فيها  
تجلى ربه

”منصور نے کہا کہ مومن کا دل آئینہ کی مانند ہے۔ جب اس میں دیکھو تو رب جلوہ نماز ہوتا ہے۔

اور الانسان سری و انا سر الانسان کے معنی بھی یہی ہیں یعنی انسان میرا بھید اور میں انسان کا بھید ہوں۔ عرف من نظر (جس نے دیکھا پچھا) خوب جانو کہ انسان انس سے بنا ہے اور انس دو قسم کا بیان کیا گیا ہے:

الانس هو السكون الى الله والاستعاذه في جميع  
الامور والاستيناس مع الناس علامۃ الافلاس  
”انس اللہ کی جانب سکون اور تمام امور میں اس کی پناہ لیتا ہے۔  
اور لوگوں سے میل جوں افلاس کی علامت ہے۔

جس کو حق تعالیٰ موانت اور مجالست عطا فرمائے وہ تمام خلائق اور تمام تعلقات سے

احترام کرتا ہے۔

من استانس بالحق استوحش عن الخلق  
خدا سے انس کرنے والا خلق سے بیکانہ ہوتا ہے



ثم سالت:

یارب هل لک اکل و شرب؟

قال:

اکل الفقیر اکلی و شربہ شربی

پھر میں نے پوچھا:

اے رب، کیا تیرے لئے کھانا، پینا ہے

فرمایا:

فقیر کا کھانا، میرا کھانا ہے۔ اور اس کا پینا میرا پینا ہے۔



## خدا کا کھانا پینا

یعنی فقیر کا کھانا بھوک ہے اور اس کا پینا <sup>تھنگی</sup> ہے یعنی وہ بھوکا ہے تو فقیر کے کھانے کا اور پیاسا ہے تو فقیر کے پینے کا۔ پس اس کو اس طرح ہوتا ہے کیا تم نے نہیں پڑھا کر الجوع طعام اللہ فی الارض (یعنی بھوک ہی زمین میں اللہ کا کھانا ہے) گوش جان سے سنو کہ خدا کے نزدیک فقیر وہ ہے جس کو ایک خاص حکومت و اقتدار حاصل ہو۔ اذا قال لکل شئی کن فیکون (جب وہ کسی چیز کو ہونے کے لیے کہ تو وہ ہو جائے) جو کچھ ایسے فقیر کا کھانا اور پینا ہے وہ سب خدائے عز و جل کا ہے۔ یعنی ایسے فقیر کا کھانا سوائے جمال خدا دیکھنے کے اور پینا سوائے خدا سے کلام کرنے کے اور کچھ نہیں۔ شیئا اللہ کا معنی یہ ہے۔

الله جمیل و یحب الجمال کے مطابق (اللہ جمیل ہے جمال کو پسند کرتا ہے) وہ ہمیشہ اپنے آپ کو خود دیکھتا ہے اور اپنے آپ ہی سے کلام کرتا ہے۔ کلم اللہ موسی تکلیما اللہ نے موسی سے کلام کیا۔ موسی میں اس نے سوائے اپنی صورت کے کچھ اور نہ دیکھا مگر موسی نہیں جانتے تھے، اس لیے ارنی کماکر اے رب مجھے تو دکھائی دے۔ اس درخت کو دیکھو کیا مجال تھی جو اس نے کماکر انی اناریک وانی انا اللہ میں ہی تیرا رب ہوں اور میں ہی اللہ ہوں۔

خود گوید راز و خود میشوو از ماد شا بہانہ ساختہ اند  
ستا ہے اپنے آپ سے، کہتا ہے خود ہی راز ماوشا کا اس میں فقط اک بہانہ ہے  
اسی طرح یہ بھی کہتے ہیں کہ اس فقیر سے ایسا فقیر مراد ہے۔ الفقیر لا یحتاج  
الی ربه ولا الی نفسہ فقیر وہ ہے جس کو اپنے رب سے اور نہ اپنے نفس سے کوئی  
احتیاج ہے دوسرا قول یہ ہے کہ الفقیر یحتاج الی ربه لا الی نفسہ فقیر وہ ہے  
جس کو اپنے رب کی احتیاج ہونہ کہ اپنے نفس کی تیرا قول یہ ہے کہ الفقیر

یحتاج الی کل شی ولا یحتاج الیه شی فقیر وہ ہے جس کو ہر چیز کی احتیاج ہے اور کسی شے کو اس کی احتیاج نہیں۔ اس تیرے فقیر کا بیان ضروری ہے کہ وہ فقیر کون ہے جو ہر چیز کا محتاج ہے۔ وہ اس لئے محتاج ہے کہ پس پر وہ وہ ہر چیز کو دوست کی صورت میں دیکھتا ہے۔ یقیناً وہ ہر چیز کا محتاج ہو گا۔ اور اس کا کوئی محتاج نہ ہو گا۔ کیونکہ وہ خود تو نیستی میں نیست ہو کر غوطہ لگا چکا ہے۔ خود وہ اپنا ہی وجود نہیں رکھتا تو کون اس کا محتاج ہو گا اس جگہ فقیر کا یہ مرتبہ ہے کہ بی یسمع وبی یبصر وابی ینطق (مجھ ہی سے سنتا ہے، مجھ ہی سے دیکھتا اور مجھ ہی سے بوتا ہے) یہ مرتبہ اس وجہ سے ہے کہ یہ لوگ خدا کے دوست ہیں۔

حکایة عن الله تعالى يا فقرائی من امة محمد يا  
مساکینی من امة محمد و يا احبابی من امة محمد۔  
صلی الله علیہ وسلم

”خدائی حکایت ہے کہ اے میرے فقرا جو امت محمد ﷺ سے ہیں۔ اے میرے مساکین جو امت محمد ﷺ سے ہیں۔ اے میرے احباب دوست جو امت محمد ﷺ سے ہیں۔

دنیا میں فقرا کے سوا کوئی ایرار نہیں۔ آخرت میں بھی اس کا مقرب فقیر ہی ہے جو بیشہ اس کے حضور میں ہے اور زیادتی حضور کی وجہ سے ان کا شوق و اشتیاق درجہ کمال پر ہوتا ہے اور ان سے بڑھ کر خدا کا شوق ان پر ہوتا ہے جیسے حکایت خداوندی ہے:

الاطال شوق الابرار الی لقاءہ وانی الی لقاءہیم لاشد

شوق

”ہاں ابرار کا شوق میرے لقا کے لیے بہت ہے اور میں ان کی لقا کا شدید شوق رکھتا ہوں۔

یہ شوق رَحْبَهُمْ وَيَحْبُونَهُ (وہ ان سے محبت کرتا ہے یہ اس سے محبت کرتے ہیں) سے بالاتر ہے۔ پھر کہتا ہوں گوش جان سے سنو (منصور حلاج) حسین نے جو کہ زمین

پر خدا کا بھید ہے فرمایا ہے تمام بادشاہوں کا بادشاہ جب اپنے آپ کو مستور و مخفی کرنا چاہتا ہے تو تیرہ و تار انہی مری رات میں پھٹے کپڑے پن کر، اپنی دمگی سر پر باندھ کر، ٹوٹی ہوئی جوتیاں پن کر، ایک لکڑی ہاتھ میں لے کر گلیوں میں گھر گھر پھرتا ہے۔ اور شیشا اللہ کی آواز دے کر ایک ایک دروازہ کھلواتا ہے۔ ہر حبیب و خلیل اور شریف و ذیل کے دروازے پر جاتا ہے کہیں لوگ اس پر میرانی کر کے روٹی کا لکڑا اس کے کاسہ میں ڈال دیتے ہیں اور کہیں عذر کر کے اسے آگے بڑھا دیتے ہیں۔ لیکن اگر وہ بجائے باہر رہنے کے دلیز کے اندر قدم بھی رکھے تو ممکن ہے کہ گردی کھائے یا گالی سے یا کوئی صدمہ اس کو پہنچے۔ یہ پوری طرح غور کرنے کا مقام ہے۔ کوئی نہیں جانتا کہ یہ مالک رقاب اور تمام ممالک کا نظم قائم رکھنے والا ہے۔ اس جگہ کبیریٰ و عظمت اس کا اوڑھنا پچھونا ہے دونوں طرف اعتبار کو ٹھیک طور پر قائم رکھنا ضروری ہے۔

حجابہ نور لو کشف لا حرقت سب حانہ وجہہ ما

انتی الیہ البصر

”اس کا حجاب نور ہے اگر نور کا یہ پرده اٹھ جائے تو اس کے چہرے کی جگلی اتنی دور تک جھلساوے جہاں تک نظر پہنچتی ہے۔

”اس کے متعلق تم نے اپنی سمجھ کے لحاظ سے سنا ہو گا کہ کذا الوف حجاب

من الظلمة (اسی طرح وہ تاریکیوں کے ہزاروں پر دوں میں سے) آیہ کریمہ

”وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلًا وَلَلَّيَشَا عَلَيْهِمْ مَا

يُلْبِسُونَ

”اگر ہم وہ رسول کسی فرشتہ کو بناتے تو اسے بھی آدمی بناتے اور

اس کو وہی لباس پہناتے جو آدمی پہنتے ہیں۔

ایک بزرگ نے زبان کشائی کی اور یہ نظم فرمائی۔

آنکہ برآمد ہے بزم مجلسیاں دوست دوست گرچہ غلط می وہ نیست غلط دوست دوست

دوست کی مجلس میں جو آیا تو وہ بھی دوست تھا گرچہ وہ کوکا دے گیا پر وہ یقیناً دوست تھا

(مگر) اے جو امر عارف تم اپنی زبان بند کر لو کہ من عرف اللہ کل لسانہ (جس نے خدا کو پہچانا اس کی آواز بند ہو گئی) اس قول کی ایک یہی وجہ ہے۔ میغور نے حضوری نور کے غلبہ سے کہا کہ اے خدا تو جو کچھ ہے اگر میں کہہ دوں تو تیری پر ستش پھر کون کرے گا۔ آواز سنائی دی کہ میں جو کچھ ہوں اگر تم کو گے تو تجھے سنگار کر دیں گے کہ یہ کون پر ستش کرنے والا ہے، کون سننے والا ہے؟ یعنی کہنے والا، سننے والا، پر ستش کرنے والا، تیرے سوا کوئی نہیں۔ جو کچھ کرتے ہیں۔ حقیقت سب پر ظاہر ہے اسی طرح وہ موسیٰ کے گھر کے دروازے پر آیا تھا۔ موسیٰ نے نہیں پہچانا بعد میں اس نے موسیٰ سے کہا کہ میں آیا تھا تو نہیں پہچانا تو اس کے بعد موسیٰ نے دعا کی۔

**اللهم ارنا الاشياء كما هي**

”کہ اے اللہ مجھے چیزوں کو دکھا۔ جس طرح کہ وہ فی الحقيقة ہیں

نفس قانع گر گدائی می کند درحقیقت بادشاہی میکند  
نفس قانع گر گدائی ہی کرے درحقیقت وہ شہنشاہی کرے  
یہ سب اس کی آزمائش کے لئے ہے ورنہ اس کے کیا معنی ہوں گے۔

**لیبلوکم ایکم احسن عملہ**

تکہ ہم تمہاری آزمائش کریں کہ کون نیک عمل کرتا ہے۔

یہاں فرمایا فتیمیل لہا بشر اسوسیا (یعنی وہ اس کے آگے ایک اٹھے ہوئے انسان کی صورت میں آیا) اور دوسری جگہ کما فتیمیل لہ فقیر افی لباس الذلة والکدورة (وہ اس کے آگے ایک فقیر کی صورت میں ذلت و کدورت کے لباس میں آیا) ورنہ لو کشف لا حرقت سبھات وجہہ (اگر ظاہر ہو جائے تو اس کے چہرے کے انوار جلا دیں) جو صورت اچھی ہو اس میں جلوہ نمائی کرتا ہے خدا کو پہچانا اسی لئے مشکل ہے ورنہ وہ تو ایک ہی ہے۔ اس کی شناخت کیا مشکل تھی۔ الفقر فخری (فقیری میرے لیے فخر ہے) والی حدیث محمد ﷺ کے لیے تاج ہے۔ پس جو فقیر ایسا ہے جو خدائی اوصاف سے متصف ہو۔ اے دوست، وہی پستہ بتائے گا۔ اور انسان جو کچھ کھاتا

پیتا ہے۔ اخ نہیں اور تو کون ہیں۔ اسی طرح کہتے ہیں کہ غم کھاتا ہے۔ اور فقیر بھی اسی طرح غیر خدا سے احتراز کر کے اللہ کا غم کھاتا۔ اس تمنا میں جب فقیر کامل ہو جائے تو وہی اللہ کا جلوہ دکھاتا ہے۔ اسی طرح خدا بھی بندہ فقیر کا غم کھاتا ہے۔ اس طرح کہ انسان فقیر کے (ختم کو فو اللہ کے شجر کے) مرتبہ پر پہنچا دیتا ہے۔ کیا تم نے نہیں پڑھا کہ الانسان بنیانِ رب (انسان رب کی جزا اور پیڑ ہے)۔

غمگینم ازاں کے باتو اندر کویم گمگینم ازاں کے باتو در پوست نہم  
حکھلی میں تیرے ساتھ ہوں، بس رنج ہے بی بی چھکلے میں تیرے ساتھ نہیں غم اسی کا ہے  
فقیر کو اپنے جمال و جلال تک لے جاتا ہے تاکہ وہ عارف ہو جائے۔ جب وہ عارف  
ہو گیا تو اس کے نزدیک ہر ذرہ جام جمال نہیں ہے۔ اگر دیکھے تو پائے۔

تو دیدہ بدست آرکہ ہر ذرہ خاک جایست جہاں نہیں کہ دردے مگری  
نظر اپنے میں پیدا کر کے مٹی کا ہر اک ذرہ اگر تو غور سے دیکھے تو وہ بھی جام جم ہو گا  
اے دوست سوا خدا کے سب لوگ فقیر ہیں جیسا کہ خدا نے فرمایا۔

یا ایها الناس آتُمُ الْفُقَرَاءِ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ  
الْحَمِيدُ اللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الْفُقَرَاءِ

”اے لوگو تم سب اللہ کی طرف محتاج ہو اور اللہ ہی غنی ہے  
تعریف والا۔ اور اللہ ہی غنی ہے اور تم سب فقیر ہو۔“

پس سب کے سب خدا نے عز و جل کے محتاج ہیں۔ اسی بارے میں فرمایا۔

اکلِ الفقیراء کلی و شربیہ شربی

”کہ فقیر کا کھانا میرا کھانا اور اس کا پینا میرا پینا ہے۔“

کیونکہ فاعل حقیقی وہی ہے۔ واللہ خلقکم وما تعملون (یعنی اللہ نے تم کو  
پیدا کیا اور ان تمام کاموں کو جو تم کرتے ہو) جس طرح کہ روح فاعل و حاکم ہے ڈھانچہ یا  
جسم پر۔ اسی طرح خدا غالب ہے اپنے امر و حکم پر جس کو تم روح کہتے ہو۔

ثُمَّ سَالَتْ:

يَا رَبِّ مَنْ أَنْتَ شَيْءٌ خَلَقْتَ الْمَلَائِكَةَ؟

قَالَ لَهُ:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ خَلَقْتَ الْمَلَائِكَةَ مِنْ نُورِ الْإِنْسَانِ وَخَلَقْتَ الْإِنْسَانَ

مِنْ نُورِي

پھر میں نے سوال کیا:

اے پروردگار، تو نے فرشتوں کو کس چیز سے پیدا کیا؟

فَرَمَى:

اے غوثِ اعظم! میں نے فرشتوں کی تخلیقِ انسان کے نور سے کی اور انسان کو اپنے نور

سے پیدا کیا۔

# نور انسانی سے فرشتہ اور نور خدا سے انسان کی پیدائش

یعنی محمد ﷺ کے نور سے پیدا کیا اور محمد ﷺ کو اپنے نور سے یعنی اپنے ظہور سے۔ میں خود بلا نقطہ اور بے مثال تھا۔ ایک پوشیدہ خزانہ جوہر قوت میں تھا۔ بوجب حدیث قدسی۔

## کنت کنز ام خفیا فاجبت ان اعرف

”میں پوشیدہ خزانہ تھا پس چلا کہ پہچانا جاؤں“

میں نے چلا کہ میں جو کچھ ہوں اور جو کچھ میرے جمال و کمال اور تدریت میں ہے اس کو ظاہر کروں۔ اور خود بھی (خود کو) پہچانو۔ مقولہ اللہ روح اعظم۔۔۔۔۔ کی اس بات سے وضاحت ہو چکی کہ اگر قیامت اور قیامت کے ختم ہونے تک اس کے راز پہچاننے نہ جائیں تو خدائے تعالیٰ کا ظہور بھی پورا نہ ہو گا۔ ”اللہ“ (کہنے سے) لاہوت سے ”جوہر قوت“ میں آیا اور ”الہ“ ہوا یعنی وہ اللہ قدیم تھا پھر اس نے اوہیت (یا اللہ پن) کی صفت ظاہر کی۔ خود کا اللہ کام رکھ کر ظاہر ہوا پھر مخلوقات پیدا کیں۔ اور الیت ٹھیک طور پر ظاہر ہو گئی۔ پہلے (جو چیز) علم میں تھی اب وجود اشیاء سے معرفت میں آگئی۔ جبروت میں احمد ہوا اور احادیث ظاہر کی۔ پھر ملکوت میں تمثیل سے (عکس سازی کر کے) احمد کو نمودار کیا اور زمین پر محمود نام سے ظاہر ہوا، ناسوت میں، جو کہ دنیا ہے، محمد ﷺ کی شکل میں ظاہر ہوا تاکہ سب کو اپنی طرف بلائے۔ خود بادشاہ ہے خود ہی رعیت اور خود ہی پیغامبر۔ کافروں نے یہ بات نادانی سے کہی کہ اب شری یہ دننا کیا آدمی ہم کو راستہ بتاتے ہیں پس حکم ہوا کہ کفر و ادھ لوگ کافر ہو گئے۔ وہ اتنا نہ سمجھ سکے کہ کان یمشی ولا ظل لہ (آپ چلتے تھے اور آپ کا سایہ نہ تھا) محمد ﷺ خدا کے نور سے ہیں۔ نور خدا کا سایہ کیسے ہو سکتا ہے۔ جو تعلق روح کو جسم سے ہے ایسا ہی (اللہ) کو محمد سے ہے۔ مسعود بک نے عرفان محمدی میں کیا خوب کہا ہے کہ۔

احمد شدہ نام تو احمد آمدہ در دے ہم در تو بجوئیم نیفشم تاویل  
احمد ہے تیرا نام تو خود اس میں احمد ہے پاتے ہیں بھی میں کبھی کرتے نہیں تاویل  
تاویل (جتجو) کی ضرورت نہیں ہوئی۔ احمد ”احمد“ ہی کی صورت ہے۔ احمد کے معنی  
احمد ہیں ببوجب قرآن:

من يطع الرسول فقد اطاع الله  
جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے خدا کی اطاعت کی

خود آپ نے اطمینان دلانے کی خاطر فرمایا کہ من رانی فقدرای الله (جس نے  
بھی دیکھا اس نے خدا کو دیکھا) جو محمد ﷺ کو بشر کرتا ہے یا مخلوق سمجھتا ہے وہ کافر ہے  
یعنی حق بات کو چھپاتا ہے اتنا نہیں سمجھتا کہ روح کو بشر نہیں کہہ سکتا۔

بشر تو ڈھانچہ ہے جو کیف ہے۔ اور روح اس کے نور سے ہے جو لطیف ہے۔ اے  
دودست اگر تو آئینہ محمد میں خدا کو دیکھے اور پچانے تو یہ مقولہ تیرے حق میں ہے۔ من  
عرف الله کل لسانہ (جس نے اللہ کو پچانا اس کی زبان بند ہو گئی) گو کہ  
(ما)عرفت الله حق معرفته میں نے کماقہ اللہ کو نہیں پچانا) اے دودست اس جگہ  
کما گیا ہے کہ۔

انا من نور الله والخلق مني اي من نوري  
”میں خدا کے نور سے ہوں اور خلق مجھ سے ہے یعنی میرے نور  
سے ہے“

پس اپنے آپ میں دیکھ۔ ہر انسان میں پاک نور موجود ہے۔ عارف جب اپنے نفس  
کے آئینے میں دیکھتا ہے تو محمد ﷺ کو پچانتا ہے۔ اور جب آئینہ محمد ﷺ میں دیکھتا ہے  
تو خداۓ عزوجل کو پچانتا ہے۔ یہ بات کہ من عرف نفسم فقد عرف ربه (جس  
نے اپنے نفس کو پچانا اس نے اپنے رب کو پچانا) اسی لیے کہی گئی ہے پس پا عاشق جب  
خود کو دیکھتا ہے تو خدا کو دیکھتا ہے خدا فرماتا ہے۔

سنریهم ایاتنا فی الافق و فی انفسہم

”ہم ان کو اپنی نشانیاں آفاق میں اور انہی کے نفوں میں دکھلاتے ہیں“

آفاق سے مراد محمد ﷺ ہیں۔ اس درجہ پر عاشق ہی نہیں رہتا سب معموق بن جاتا ہے۔ چنانچہ جس طرح جسم کا ڈھانچہ سواری ہے اور جان اس کی سوار ہے۔ اسی طرح جان سواری ہے اور خدا (اس کا) سوار ہے۔



قال سبحانه تعالى:

ياغوث الاعظم جعلت الانسان مطيئي وجعلت سائر الاکوان

مطيئته له

خدا نے فرمایا:

اے غوث اعظم، میں نے انسان کو اپنی سواری اور سارے اکوان کو انسان کی سواری بنا لیا۔

## خدا کا آئینہ انسان اور انسان کا آئینہ اکوان

یعنی اے غوثِ اعظم میں نے انسان یعنی محمد ﷺ کو اپنی سواری بنایا۔ اس انسان کے معنی بھر محمد ﷺ کے اور کچھ نہیں۔ احمد، محمد، محمود، نام دے کر تمام اکوان و افلک دکونین کو (اس کے لئے) سواری بنایا۔ جب میں نے فرشتوں سے آدم کو سجدہ کرایا تو اس کا سبب یہ تھا کہ نورِ محمد ﷺ اس (آدم) میں موجود تھا۔ محمد سجدہ کرنے والے اور میں سجدو تھا۔ اس سے معلوم ہوا کہ محمد یعنی اولیاء اور تمام انسان سواری ہیں اور میں (خدا) سوار ہوں۔ سارا اکوان سواری ہے اور انسان سوار ہے۔ مطیتی کا مطلب ہے ”میرا آئینہ“ یعنی میں خود کو انسان یعنی محمد اور اولیاء میں آئینہ کی طرح دیکھتا ہوں۔ اور یہ خود کو تمام ذروری میں دیکھتے ہیں۔ تم نے سمجھا میں کیا کہ رہا ہوں؟ یعنی یہ سب تمام چیزوں میں اپنے آئینہ کو دیکھتے ہیں تمام چیزوں میں اپنے نفس کو دیکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ (انا لا غیری) میں ہی ہوں کوئی میرا غیر نہیں ہے۔ یعنی میرے سوا نہیں ہے۔ ”عرف نفسہ“ اس جگہ معلوم ہوتا ہے پس اس اپنے آئینہ میں اپنے پروردگار کو دیکھتے ہیں تو ”عرف ریہ“ اس جگہ صادق آتا ہے۔ نفس سے مراد روح یا ذات ہے۔

در ہر چہ بیدیم نہ دیدم بجز دوست معلوم چنیں شد کہ دگر نیست ہمہ اوست جس چیز میں بھی دیکھا جزو دوست کچھ نہ پایا جانا کہ کچھ نہیں ہے سب کچھ وہی خدا ہے یہ ساری باتیں عام کسب کی معلوم ہوتی ہیں۔ شریعت، طریقت، حقیقت، یہ سب کسب ہیں۔ مگر معرفت و عشق و محبت صرف خدا ہی کی عنایت سے حاصل ہو سکتی ہے۔ اب یہاں شریعت والا وہ ہے جس کو معرفت حاصل ہو۔ اور اہل طریقت وہ ہے جو اہل محبت ہو۔ بلکہ خدا کا محبوب ہو۔ وہی اہل طریقت ہے اور اہل حقیقت وہ ہے جو مقام عشقوں پر آچکا ہو بلکہ سرپا عشق بن چکا ہو۔ اب اس درجہ سے کوئی اور درجہ اونچا نہیں۔ العشق ہو الذات (کیونکہ عشق ہی ذات (خدا) ہے۔ یہاں کوئی حادث یا فنا ہونے والا

نہیں۔ بلکہ سب کچھ قدیم ہے کوئی فقر و فقیر نہیں۔ بلکہ سب کچھ غنی و غناء ہے، کوئی فاوقانی نہیں۔ بلکہ سب کچھ باقی و بقا ہے۔ جو راز اس عاشق میں چھپا ہوا تھا آج ظاہر ہو گیا۔ سریست دریں عبد خنی گر شود آن کشف بے شبہ و نہوں صورت معبدود بر آید راز والے اس بشر کا راز گر کھل جائے گا بالیقین معبدود کی صورت میں وہ مل جائے گا سریست دریں صورت زیبائش نہانی گر روئے نہاید بخداوی کند اقرار جو بھید کہ اس صورت زیبائی میں چھپا ہے ہو جائے اگر فاش تو کہ دے کہ خدا ہے یہاں معلوم ہوا کہ جس دن تو، تو نہ تھا تو ”وہ“ تھا اسی لئے کہا گیا کہ لیس فی جبتو سرالله (میرے جبہ میں سوا خدا کے اور کوئی نہیں ہے)



قال:

يا غوث الاعظم نعم الطالب انا ونعم المطلوب  
 الانسان ونعم الراكب انا ونعم المركوب الانسان  
 ونعم الراكب الانسان ونعم المركوب له سائر  
 الاشكوان (معناه ظاهر)

فرمیا:

اے غوث اعظم، اچھا طالب میں ہوں اور اچھا مطلوب انسان  
 ہے۔ اچھا سوار میں ہوں اور اچھی سواری انسان ہے۔ اچھا سوار  
 انسان ہے جس کی اچھی سواری سارا اکوان ہے۔

## طالب و مطلوب سوار اور سواری

اس کے معنی ظاہر ہیں۔ یعنی اے غوث اعظم، بہترن طالب میں ہوں۔ اور بہترن مطلوب انسان یعنی محمد ﷺ اور اولیاء ہیں۔ کیونکہ انسان کی حیثیت آئینہ سے بڑھ کر نہیں ہے تو وہ خود کو انسان میں دیکھتا ہے۔ اور اپنا آپ طالب ہو جاتا ہے۔ ”بہتر سوار میں ہوں“ کے معنی ہیں محبت و شوق سے بہتر طریقہ پر دیکھنے والا ناظر میں ہوں اور بہتر منظور انسان ہے۔ کیا تم نے نہیں ناقلب المومن هراة اللہ (مومن کا دل اللہ کا آئینہ ہے) اور الہم یعلم بان اللہ یوری (کیا وہ نہیں جانتا کہ اللہ دیکھتا ہے ☆ اس آیت کا اسی طرف اشارہ ہے۔ بہتر سوار ہے انسان یعنی محمد ﷺ اور اولیاء بہتر دیکھنے والے ہیں۔ تمام ذرور کے آئینہ میں اسی لئے دعا کی گئی کہ ارنا لا شیشا کماہی (اے خدا ”محبے چیزوں کو اس طرح بتا جیسی کہ وہ فی الحقيقة ہیں“) تمام ذرے بہتر منظر گاہ ہیں۔ یعنی ہر ذرہ میں ہمارا ظہور ہے۔ یہ ہر ذرہ میں ہم کو دیکھتے ہیں اور پچھانتے ہیں۔ میں جس کسی ذرہ کو دیکھتا ہوں تو بھی کو سمجھتا ہوں۔ عارفوں کا یہی اشارہ اور بشارت مریدوں کے لیے ہے۔

ہر ذرہ کہ می نیسم خورشید درد پیدا است  
دیکھتا ہوں جو کوئی ذرہ ہے اس میں آفتاب  
اے دوست جس طرح جسم کا ڈھانچہ سواری ہے۔ روح کے سوار کا۔ اسی طرح  
روح سواری ہے اور خدا سوار ہے۔ جیسا کہ اس سے قبل بھی کہا گیا ہے۔ انسان کا مرجبہ  
اتنا بلند ہے کہ نہ بیان کیا جاسکتا ہے نہ لکھا جاسکتا ہے۔

ياغوث الاعظم الانسان سرى وانا سره لو علم  
 الانسان منزلته عندي لقال فى كل نفس من  
 الانفاس لمن الملك اليوم الالى -

(خدا نے فرمایا) اے غوث اعظم انسان میرا بھید ہے اور میں انسان  
 کا بھید ہوں۔ اگر انسان جان لے کہ اس کا مرتبہ میرے نزدیک  
 کیا ہے۔ تو ہر ہر انسان میں کے کہ آج کے دن ساری پادشاہت  
 سوا میرے کسی اور کو سزاوار نہیں۔

## انسان خدا کا اور خدا انسان کا بھی

اگر انسان اپنا مرتبہ پہچانے کے میرے نزدیک وہ کتنا بلند مرتبہ رکھتا ہے تو یقیناً دم بدم اور ہر سانس میں کئے کہ بادشاہی میرے لئے ہے۔ آج بلکہ ہر روز میرے ہی لئے بادشاہت ہے۔ جب منصور مغفور نے دیکھا کہ ساری دنیا اس کو سجدہ کر رہی ہے اور وہ (منصور) مسحود ہے راز کے تخت پر ہے۔ (بموجب آیت پاک):

فِي مَقْعِدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ يَكُونُ مَعَ اللَّهِ  
كَهُو فِي الْاَزْلِ

”سَارَ اِقْتَادَ رَكْنَتَهُ وَالَّذِي مَالَكَ كَمْبَجِي بِيَمِنِكَ مِنْ ہے۔ تو اللہ  
کے ساتھ اپنا ہو جاتا ہے۔ جیسا ازل میں تھا“

میں اس کا غیر نہیں ہوں کیونکہ فلا یکون مع اللہ غیر اللہ (اللہ کے ساتھ غیر اللہ نہیں رہتا) اپنے آپ کو غیر نہیں پاتا۔ تو یقیناً انا الحق (میں خدا ہوں) کہہ پڑتا ہے۔ اس جگہ کہنے والا وہی حق تعالیٰ ہے جیسے کہ درخت سے اینی انا اللہ (کملویا) کہ میں ہی خدا ہوں۔ اسی طرح منصور نے بھی انا الحق کہا۔ بازیزید نے بھی اسی طرح سبحانی کہا اور معاشرت میں کما کہ لو عرف الانسان الخ اور وہ سید قوم اور رئیس جماعت جب اپنے حدوث کو اس کے نزدیک نہیں پاتے تو اس تصفیہ کے مطابق کہ:

الحادث اذا قرن بالقديم لم يبق له اثر

”جب فنا ہونے والی چیز قائم رہنے والے سے مل جائے اس کا  
کوئی اثر باقی نہیں رہتا۔“

وہ غیر خدا کو نہیں دیکھتے۔ اے دوست جس جگہ خدا کا ظہور ہو تو مجبوراً یہ کہنا پڑتا ہے کہ:

جاء الحق وذهب الباطل

www.maktabah.org

حق ظاہر ہو گیا اور باطل چھپ گیا  
سب کچھ خدا تھا۔ خود بخود تھا۔ اپنے ہی لیے تھا۔ خدا کے ساتھ انسان کا مرتبہ یہ

ہے۔

اشعار سننے۔

با دوست کیے انہ چو جان در تن مردم گریک بہ بینی حقیقت تو ہا نہ  
ہے دوست میں ضم جیسے کسی جان میں جاں ہو گر غور سے دیکھو تو حقیقت میں وہی ہے  
نے آتش دنے آب نہ خاک انہ نہ پاؤ انہ نہ اس نہ جسم انہ ز عقلند نہ جانند  
وہ آگ نہیں باد نہیں خاک نہ پانی ہے جان نہ جسم اور سمجھ نام نہیں ہے  
اور ایک صاحب فرماتے ہیں۔

من رفتہ ام زخویش بروں دروں نہ ام از من مرا طلب مکن من کنوں نہ ام  
ہو گیا آپے سے باہر میں نہیں ہوں میں نہیں  
مجھ سے مجھ کو مانگ مت اب میں نہیں ہوں میں نہیں  
با دوست چوں کیے شدہ ام چیت ہجر وصل  
من مغز و استخواں و دگر پوست و خون نہ ام

دوست سے جب مل گیا تو وصل و فرقہ پھر کہاں  
مغز ہوں میں اور نہ ہڈی گوشت اور خون میں نہیں

چوں تم دوم شدہ است مرا عشق تو بدانکہ ستم چنان کہ بودم زال کم فروں نہ ام  
گوشت اور خون یہ میرا عشق جسم ہو گیا ہوں وہی جیسا کہ تھا کم اور افزوں میں نہیں  
جانتے ہو انسان خدا کی بنیاد ہے۔ الانسان بنیان الرب جب اس بیچ سے جس کو  
انسان کہتے ہیں، صمدیت (بے نیازی) کا درخت آگتا ہے۔ تو پتہ پتہ ڈالی ڈالی بجو انا الحق  
و سبحانی کے اور کچھ نہیں کہتی۔ ہر ذرہ انسان کا آئینہ ہے۔ جب ہر ذرہ میں انسان خود کو  
دیکھتا ہے۔ اور اپنی روح میں اس (خدا) کو تو اتنا لاغیری (میں ہوں میرے سوا کوئی نہیں ہے)  
یہیں سے کہتا ہے، لیکن انسان جو مرتبہ خود رکھتا ہے خود ہی نہیں جانتا نہ پچانتا ہے اس

لئے کہا گیا کہ لو عرف الانسان الخ..... اس میں شرط مستقبل مجمل ہے۔ یعنی ہر کوئی خدا کو جانتا ہے مگر پچانتا نہیں۔ اسی طرح کوئی خود کو بھی نہیں جانتا پچانتا جان کو یہ بھی خبر نہیں کہ میں کیا ہوں نہ جسم کو معلوم ہے کہ میں کون ہوں۔ جس کسی نے کہا ہے خوب کہا ہے کہ ۔

نہ جاں را خود خبر از جاں کہ جاں پیت  
نہ تن را از تن آفہی کہ تن کیست

نہ من کی کچھ خبر من کو کہ من کیا ہے؟  
نہ تن کی کچھ خبر تن کو کہ تن کیا ہے

بندہ بندہ ہے اور مالک مالک ہے۔ کیا ہوا اگر اس کا ہر گلگ ہو گیا۔ اس کے رنگ تو ان گنت ہیں اور اس کے رنگ کو لینے والے بھی ان گنت طریق الوصول لا ینقطع ابداء۔ چنچتے کا طریقہ تو کبھی ختم نہیں ہوتا اس کے معنی ہوئے کہ عاشق کبھی یعنی معشوق ہو جاتا ہے کبھی نہ یہ ہوتا ہے وہ غیر ہوتا ہے۔ نہ بالکل وہ یہ اس کا سایہ ہے۔ سایہ اصل شخص کیسے ہو سکتا ہے۔

بو الحجہ کاریست و بس طرفہ رہیست ایں چوں میں آں بود آں کے شود عجیب کام ہے یہ اور راہ نادر ہے کہ یہ جو میں وہی ہے تو وہ بجن کیا ہے اللہ کے اخلاق پیدا کرو تخلقاوا باخلاق اللہ اسی لئے کہا گیا ہے نہ اخلاق حاصل کرنے والے میں بس کہنے کی ہمت ہے اور نہ اخلاق الیہ کی کوئی انتہا ہر "تخلق" پر جان دی جانی چاہیے تاکہ تو سب کچھ دی ہو جائے اور تو ہر کام اسی سے کرے اور تجھ میں وہی وہ سمو جائے۔

قال:

ياغوث الاعظم ما اكل الانسان شيئاً و ما شرب وما  
قام وما قعد وما نطق وما صمت وما فعل فعلاً وما  
توجه الى شيئاً وما غاب عن الا وانا فيه ساكنه  
و سماكته و محركه

فرمایا:

اے غوث اعظم، انسان کوئی چیز نہیں کھاتا، نہ پیتا، نہ کھڑا ہوتا، نہ  
بیٹھتا، نہ بولتا، نہ سنتا، نہ کوئی کام کرتا، نہ کسی چیز کی طرف متوجہ  
ہوتا، نہ اس سے بے رخ ہوتا ہے مگر یہ کہ اس میں میں ہوتا  
ہوں، میں ہی اس کو ساکن رکھتا ہوں اور میں ہی اس کو حرکت  
میں لاتا ہوں۔

## انسانی حرکات و سکنات میں خدا

خود کرتا ہے (جانتے ہو) غوث اعظم میں کیا کرتا ہوں۔ انسان یعنی محمد ﷺ اور اولیاء کوئی چیز نہیں کھاتے نہ پیتے، نہ کھڑے ہوتے، نہ پیشتے، نہ کھتے نہ سنتے نہ کوئی کام کرتے، نہ کسی چیز کی طرف توجہ کرتے نہ اس سے غائب ہوتے مگر یہ کہ میں اس انسان میں رہتا ہوں۔ اس کو ٹھہرائے رکھتا ہوں اور اس کو حرکت میں رکھتا ہوں۔

بی پنطق و بی یسمع و بی یصربوی یمشی و بی  
یقعد و بی یفعل

”یعنی مجھ ہی سے (استعارةً میری زبان سے) بولتے ہیں۔ مجھ  
ہی سے (یا میرے کان سے) سنتے ہیں۔ مجھ ہی سے دیکھتے ہیں۔ مجھ  
ہی سے چلتے ہیں۔ مجھ ہی سے پیٹھتے ہیں اور مجھ ہی سے ہر عمل  
کرتے ہیں“

یعنی ان کی حرکات و سکنات مجھ ہی سے ہیں۔ جس طرح کہ جسم کے ڈھانچے کی  
حرکات و سکنات روح سے ہے۔ یہ خصوصیت آنحضرت ﷺ کی ہے۔ جو عالم کے سردار  
ہیں۔ اور (یہ خصوصیت) اولیاء کی بھی ہے۔ کیونکہ محمد ﷺ اور اولیاء خدا سے ایسے  
ملے ہوئے ہیں جیسا کہ ۔

با دوست کیے اند چو جان درتن مردم گر نیک بہ بینی حکیمت تو ہاندز  
دوست میں ضم جیسے کسی جسم میں جاں ہو گر غور سے دیکھے تو حقیقت میں وہی ہے

اجزائے وجودم ہمگی دوست گرفت

نامیست زمن برمن وہاںی ہمہ اوست

میرے اجزاء و جودی دوست نے سب لے لئے نام میرا رہ گیا باقی تو سب کچھ ہے وہی  
اے دوست محمد ﷺ اور تمام اولیاء اس (خدا) کے آئینہ ہیں۔ ان میں بجز خدا کے

اور کچھ روشن نہیں۔ یہی مقام ہے جب کہ ان کو مریدین اور معتقدین سجدہ کرتے ہیں ہے۔ سجدہ ان کو نہیں بلکہ ان کے خالق کو ہوتا ہے۔ کیونکہ ان کے اعضاء اسی کے نور کے ہیں۔ اور اس (خدا) کے لیے آئینہ بن گئے ہیں۔ ان کو اس نے خود اپنے لئے اپنے ہی سے پیدا کیا ہے۔



قال:

يَا غُوْثُ الْأَعْظَمْ جَسْمُ الْأَنْسَانِ وَنَفْسُهُ وَقَلْبُهُ  
وَرُوْحُهُ وَسَمْعُهُ وَبَصْرُهُ وَلِسَانُهُ وَيَدَاهُ وَرِجْلَاهُ كُلُّهُ  
ذَلِكَ اَظْهَرَتْ لَهُ بِنَفْسِي لَنَفْسِي لَا هُوَ لَأَنَا وَلَا أَنَا  
غَيْرُهُ۔

فَرِمَاءً:

اے غوٹ اعظم، انسان کا جسم، اس کا نفس، اس کا دل، اس کی  
روح، اس کے کان اور آنکھ، اس کی زبان اور اس کے ہاتھ  
پاؤں، ہر اک چیز کو میں نے ظاہر کیا ہے۔ اپنی ذات سے اپنے لیے  
وہ نہیں ہے مگر میں ہی ہوں اور میں اس سے غیر نہیں ہوں۔

## اعضائے انسانی میں خدا کا ظہور

اللہ تعالیٰ نے کما کہ اے غوث اعظم محمد ﷺ اور اولیاء کے جسم اور ان کے نفس یعنی جو صورت کہ انسانی جسم سے آدمی کی طرح دکھائی دیتی ہے، وہ آدمی نہیں ہے بلکہ وہ بہترین صورت وہی (خدا) ہے نہ کہ جسم۔ کیونکہ جسم کثیف ہے اور وہ (خدا) لطیف اس بات سے معلوم ہو جائے گا (کہ حقیقت کیا ہے) انسان کا دل، انسان کی روح، انسان کے کان اور آنکھ اور نظر، انسان کے ہاتھ پاؤں ان سب کو میں نے..... اپنی "ذات" سے ظاہر کیا ہے۔ یعنی اپنی ذات کے نور سے۔ اپنی ہی ذات کے لئے انسان کو آئینہ ہبایا ہے۔ آئینہ سے ہٹ کر جسم کا ڈھانچہ اور کوئی چیز نہیں کہ جس میں چمکتا ہوں اور دکھائی دیتا ہوں یعنی انسان اور انسان کی حقیقت سوائے اس کے نہیں کہ میں ہی ہوں اور میں اس کا غیر نہیں ہوں۔ آئینہ کی طرح انسان اور وہ (خدا) ایک صورت ہیں۔

از جمال اوست در ہر صورتے حسنه کی ہست  
در ہر نقاب معنی اس آل شاہد مستور من  
ہر حسین چوہ میں حسن اس یار کا معمور ہے  
ہر نقاب معنوی میں دوست ہی مستور ہے

اس کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ خلق ادم علی صورتہ (آدم کو اس (خدا) نے اپنی صورت میں پیدا کیا) فرماتا ہے کہ میں نے انسان کو اپنی ذات سے اپنی ذات کے لیے ظاہر کیا ہے۔ انسان نہیں ہے بلکہ میں ہی ہوں فتمثیل لہا بشرا سویا (بوجب آیہ شریفہ) پھر ایک سید ہے (یا کھڑے ہوئے) انسان کی صورت میں متمثیل ہو کر آیا۔ اپنے آپ کو اپنے ہی لئے انسانی مثال میں ظاہر کیا یعنی اپنے دیکھنے کے لئے، اپنی صورت کو، اپنے ہی لئے ظاہر کیا۔ اس لحاظ سے ان کے دیکھنے کا بڑا اشتیاق رکھتا تھا۔ لانی اشد شوقا الی لقائہم (بوجب اس قول کے) کہ میں ان کے دیکھنے کا بے حد شوق رکتا

ہوں، خدا تعالیٰ خود اپنا عاشق ہے اور اس کا اپنا عاشق اس قدر زیادہ ہے کہ کسی چیز کی پردا نہیں کرتا۔

عاشق حسن خود است آں بے نظیر حسن خود را خود تماشای کند  
حسن پر اپنے وہ خود عاشق ہوا حسن کا اپنے تماشا بن گیا  
اس مقام پر کون ہے جو اس کو اپنی کھلی آنکھ سے پہچانے۔ یہ شاذ و نادر ہے مگر اس کی  
گفتار سے اس کو پہچان سکتا ہے جیسے کہ میں۔

مسعود نے بھی اپنا پتہ یوں بتایا کہ میں مسعود نہیں ہوں بلکہ مسعود نام چرا لیا ہوں  
تاکہ مجھ کو کوئی نہ پہچانے۔

مسعود بک برائے دعا نام کردہ ام ستر صفات خود را ستار ساتر  
مسعود بک تو دھوکہ دھی کے لئے ہے نام پوشیدگی صفات کی کرتا ہے راز دار  
کیا تم نے نہیں سن کہ جبریل علیہ السلام کو صحابہ <sup>ؓ</sup> نے نہیں پہچانا۔ جب وہ دوسری  
صورت (غیر جبریل) میں آئے تو خدا کو کیوں نکر پہچانا جا سکتا ہے؟ جو ہزار در ہزار پر دوں میں  
خود کو چھپائے ہوئے ہے۔

در نقاب محتوی آل شاہد مستور من

ہر نقاب محتوی میں دوست ہی پوشیدہ ہے

شیخ کے ساتھ وہ خدا جو میرا محبوب شاہد ہے حقیقت انسان کے پرده میں ہے یعنی وہ  
نماستنده جو مجھ پر ظاہر ہو کر مجھ عاشق سے چھپ گیا یہ پسلا درجہ تھا جو دیکھنے کے بعد عاشق  
ہوا اور پھر عاشق اس میں سرایت کر گیا۔ اب اس کی دوایا علاج کچھ نہیں مگر وہی معمشون!

قال:

ياغوث الاعظم اذا رأيت الفقير المحترق بنار الفقر  
والفاقة والمنكسر بكسرة الفاقة فتقرب اليه لانه  
لا حجاب بيني وبينه

فرمایا:

”اے غوث اعظم! جب تم کسی فقیر کو اس حال میں دیکھو کہ وہ  
فقروفاقة کی آگ میں جل گیا ہے اور فاقہ کے اثر سے شکستہ حال  
ہو گیا ہے تو اس کا تقرب ڈھونڈو کیونکہ میرے اور اس کے  
درمیان کوئی پرده نہیں ہے“

## فقر و فاقہ

مجھ سے فرمایا کہ اے بہت بڑے فریاد سننے والے سمجھو! کہ جس کو خدا نے بہت بڑا کہا ہے وہ کیسا ہوا۔ اپنی عظمت میں بہت بڑے پن کی خاصیت رکھتا ہو گا۔ (اے غوث اعظم!) جب تم کسی سوختہ حال دل جلے کو دیکھو جو فقر کی آگ سے جلا ہوا ہو۔ یہ فقیر گویا۔ خدا نے عزوجل سے حاجت مانگتا ہے۔ حاجت مانگنے سے فقیر کے دل میں آگ بھڑکتی ہے تاکہ ماسوا خدا کو جلا دے اور فقر کی تجھیل میں جتار ہے پس حضرت غوث پاک سے فرماتا ہے کہ جب تو ایسے جلے ہوئے کو دیکھے جو مجھ سے حاجت مانگنے میں جلا بھنا ہو اور فاقہ سے بے حال ہو۔ وہ بے حال میرے لئے سب سے ٹوٹ چکا ہے۔ پھر بھی مجھے نہیں پارہا ہے۔ اور فاقہ پر فاقہ کرتا ہے جب تم ایسے بے حال اور جلے ہوئے کو دیکھو تو اس سے قریب ہو۔ کیونکہ میرے اور اس کے درمیان کوئی پرده نہیں ہے۔ بقول ”میں ٹوٹے ہوئے دلوں کے نزدیک ہوں“ معشوق اپنے عاشق کو بتاتا ہے۔ کہ میں اس جگہ ہوں۔ تو بھی اس جگہ آجائیے بات کہ فقر کی آگ سے جلے ہوئے اور سب سے ٹوٹ کر فاقہ سے ملے ہوئے؟ مطلب سوائے آنحضرت ﷺ کے اور کچھ نہیں۔ جنہوں نے محدث الفقر فخری فقر کو اپنا تاج بنایا۔ یعنی خدا نے عزوجل سے حاجت مانگنا۔ محمد ﷺ کی خصوصیت ہے۔ اے دوست تمہیں خبر ہے۔ محمد ﷺ کا فاقہ کیا ہے۔ یہ کہ اس نے آنحضرت کو گھر سے باہر کیا اور تمہائی سے نکال کر پاسبانی پر کھڑا کیا ہے۔ فقر و فاقہ اللہ تعالیٰ سے رجوع ہونے کو کہتے ہیں۔ خدا سے تمہائی میں اس وقت تک نہیں ملا جاسکتا جب تک کہ پہلے کی طرح یکجا نہ ہو جائے۔ اس لیے حضور انور ﷺ کو چند روز اس دنیا میں رہنا پڑا۔ اور اس کے حکم کی طرف خلق کو بلا ناپڑا اور اپنی امت کے فقیروں کو خدا تک پہنچانا پڑا۔ پس یہ شکستہ دل ﷺ پروردگار سے قریب ہے۔ اور اولیاء بھی حضور ﷺ کے طفیل سے شکستہ دل ہیں۔ تاکہ یہ قول صادق آئے کہ ”میں ٹوٹے ہوؤں کے دلوں کے قریب ہوں“ جس کا

دل میری وجہ سے ٹوٹا ہوا ہے ورنہ محمد ﷺ سے بڑھ کر کوئی شکستہ حال نہیں اور یہ (تمام اولیاء) ان کے ساتھ ہیں۔ بوجب دعویٰ میں ایک ہی نفس کی طرح ہیں ”الْمَتُوْمَنُ مَرَاةُ الْمَتُوْمَنِ“ (مومن، مومن کا آئینہ ہے) اور حضرت غوث رحمۃ اللہ علیہ بھی انہیں میں ہیں پس رب العالمین جل جلالہ نصیحت فرماتا ہے کہ تو بھی رسول اللہ ﷺ کے قریب ہو جاتا کہ مجھے وہاں پائے۔



قال:

ياغوث الاعظم لا تأكل طعاما ولا تشرب شرابا ولا  
تنم نوما الا عندى بقلب حاضر وعين ناظرة قال  
الغوث الاعظم فما اكلت طعاما ولا شربت شرابا الا  
عندى

فرمایا:

اے غوث اعظم تم کھانا نہ کھاؤ اور نہ کچھ پیو اور نہ نیند میں آرام  
کرو مگر یہ کہ میرے ہی پاس (کھاؤ، پیو اور سوو) اپنے حضور قلب  
اور چشم پینا سے۔ غوث نے کہا کہ میں کچھ کھاتا پیتا نہیں ہوں مگر  
اپنے ہی رب کے ہاں (کھاتا پیتا ہوں)۔

## خدا کے پاس کھانا، پینا اور سونا

خدا نے فرمایا کہ اے غوث اعظم تم کھانا نہ کھاؤ اور پانی نہ پیو اور نہ سو، مگر میرے ہی نزدیک۔ متوجہ دل اور دیکھنے والی آنکھ سے۔ اپنے اظہار کے لئے غوث رحمتہ اللہ علیہ کو نصیحت کرتا ہے۔

قال النبی صلی اللہ علیہ وسلم اجیعوا بطنوکم  
واظمئوا اکبادکم واعرووا اجادکم لعمل قلوبکم  
ترووا اللہ عیانا عیانا عیانا عیانا

”حضور نبی ﷺ نے فرمایا ہے کہ اپنے بیٹوں کو بھوکار کھو، اور اپنے جگر کو پیاسار کھو اور جسموں کو برہنہ رکھو۔ دل کے عمل کے ساتھ (یعنی پچے دل سے) تو تم اللہ کو کھلا کھلا دیکھو گے“

پس غوث اعظم نے ایسا ہی کیا یہ ظاہر ہے۔ اب اپنے محبوب کے بھاکی قسم جو حقیقت کی بات ہے وہ کتنا ہوں۔ عاشقوں کے نزدیک کھانا اللہ کو دیکھنا ہے۔ وہ یہ طعممنی بقول اس کے کہ ”وہ مجھے کھلاتا ہے“ پینا، اس خدائے تعالیٰ سے بات کرنا ہے بقول اس کے کہ ”وہ مجھے پلاتا ہے“ وہو یسقینی اور سونے کے متعلق تم نے نہیں سنا کہ خدا کے ساتھ سونا کہیا ہوتا ہے۔

من مت می عشم ہشار نخواہم شد من خفتہ عشوّم بیدار نخواہم شد  
عشق کی میتے پی گیا ہشیار میں ہوتا نہیں یارے ہنخواب ہوں بیدار میں ہوتا نہیں  
گوش جان سے سنو۔ یہ سب ابرار کی نیکیاں ہیں اور یہ سب مقریان (یا خدا کی خاص  
قربت والوں) کے لئے برائیاں ہیں۔ بقول اس کے کہ حَسَنَاتُ الْأَبْرَارِ مَيَاتُ  
المقریبین (ابرار کی نیکیاں مقریبین کی برائیاں ہیں) اسی بات کی طرف اشارہ ہے پس جو  
لوگ ان تینوں خصوصیات سے بالاتر ہیں وہ سکون پائے ہوئے ہیں اور اپنے آپ قرار یافتہ

ہیں۔ الاطال شوق الابرار الی لقائہ (ابرار کا اشتیاق مجھے ملنے کے لئے بہت زیادہ ہے) اور وہ اتنا ہوتا ہے کہ بھی اپنی ذات کے اور کچھ وہ نہیں جانتے اس لیے خدا کا اشتیاق ان سے بھی بڑھ کر ان کے لیے ہوتا ہے۔ اور فرماتا ہے لانی الی لقائہم لا شد شوقاً (کہ میں ان سے ملنے کے لیے بے حد شدید اشتیاق رکھتا ہوں) ایک سے ایک بڑھ کر یہ دونوں ایک دوسرے کے بے حد مشتاق ہیں۔ اس کے لیے واسطہ کی ضرورت ہے تاکہ ایک میں ایک مل جائیں۔ خدا نے ذوالجلال والجمال پوری طرح ملáp اور اتحاد کے لیے فرماتا ہے۔ لا تأكل طعاماً (کھانا نہ کھاؤ) یعنی میری طرف نہ دیکھو۔ ولا تشرب شراباً اور نہ پیو یعنی مجھ سے بات نہ کرو ولا تنم نوماً (اور نہ سو) یعنی اس معشوق کے ساتھ نہ سو، جو تیرے پہلو میں ہے۔ اس معشوق سے شفت نہ کر اور آرام نہ لے اس جگہ معشوق حضرت غوث رحمۃ اللہ علیہ کی روح پاک ہے۔ جس میں جمال خدا دیکھتے تھے اور اس سے بات کرتے تھے اور اسی کے ساتھ سوتے تھے۔ پس حکم ہوا کہ (نہ کھانا نہ پینا اور نہ سونا)۔ الاعندي بقلب حاضر و عين ناظرة (اگر میرے پاس حضور دل اور چشم بینا سے) یعنی میرے نزدیک دل سے مراد حضرت محمد ﷺ کا دل ہے۔ پس غوث کو فیحیت کرتا ہے کہ محمد ﷺ کے دل پر حضور قلب اور چشم بینا رکھو۔ خواجہ ابو تراب رحمۃ اللہ علیہ نے ایک وفudar نوجوان سے کہا کہ تم اتنے وفudar ہو کہ تمہیں بایزیدؓ کی آنکھ میں رہتا چاہیے۔ نوجوان نے غصہ سے جواب دیا کہ میں یہاں بیٹھے ہوئے بایزیدؓ کے خدا کو دیکھتا ہوں تو بایزیدؓ کو کس لیے دیکھو؟ خواجہؓ نے فرمایا کہ بایزید رحمۃ اللہ علیہ کو ایک بار دیکھنا خدا کو ستر بار دیکھنے کے برایہ ہے۔ نوجوان نے پوچھا کیوں نکر؟ خواجہؓ نے جواب دیا کہ جو اپنے آپ (نظر سے) دیکھتا ہے وہ خود اس کا اندازہ ہے۔ اور جو بایزیدؓ کی نظر سے دیکھتا ہے وہ بایزیدؓ کا اندازہ ہو گا۔ گوش جان سے سنوائے عزیز! خدا نے بھی غوث رحمۃ اللہ علیہ کو اس طرح وفudar دیکھا کہ لکھا نہیں جا سکتا۔ اسی لئے رب العالمین غوث رحمۃ اللہ علیہ کو، جو محمد ﷺ کے دل کا آئینہ ہیں، فیحیت کرتا ہے کہ اے غوث اپنی روح کی آنکھ سے دیکھو۔ اسی سے بات کرو۔

اسی سے آرام لو اور اسی کے ساتھ ہو۔ اے دوست غوث رحمۃ اللہ علیہ کو احمد مرسل اللہ علیہ السلام کی طرح دیکھا اور نمایت اچھے نو خیز، جوان کی صورت میں دکھانا چاہتا ہے۔ فی احسن صورت امرد شاب محمد ﷺ کے آئینہ میں دیکھے۔ اس جگہ معشوق کی طرف سے کشش ہوتی ہے جس کے لائق و سزاوار حضرت غوث ہیں۔ عاشق تو خود اپنی کوشش سے اس تک نہیں پہنچ سکتا۔

اگر از جانب معشوق نباشد کئے کوشش عاشق بے چارہ بجائے نرسد معشوق کی جانب سے کش کر نہیں ہوتی۔ عاشق کی کوشش بھی ٹھکانے نہیں لگتی پس غوث" فرماتے ہیں ما اکلت طعاما (میں نے کھانا نہیں کھایا) یعنی خدا کی طرف نہیں دیکھا۔ (بجز معیت خدا کے) مطلب یہ کہ غوث" نے اپنی ذات کے آئینہ میں خدا کو دیکھا۔ ولا شربت شراب (میں نے کچھ نہیں پیا) بجز معیت خدا کے یعنی بجز خدا کے اور کسی سے بات نہیں کی۔ اس نے جو الامام مجھ پر کیا۔ اس پر کوئی بات نہیں کی اور نہ اس سے سکون و قرار حاصل کیا۔ بجز اس کے کہ اپنے پروردگار کے پاس اپنے دل سے حاضر و ناظر ہو کر مراقبہ کیا۔ یہاں تک کہ آئینہ میں صورت محمد ﷺ کی جگلی ہوئی اور اس سے مقصود حاصل ہو گیا یہاں مرتبہ فقر ہے۔ کیونکہ جب اپنے میں محمد ﷺ کو پا لیا۔ جنہوں نے الفقر فخری (فقر پر فخر کر کے) اس کو تاج بنا لیا۔ انہوں نے اپنا بھید دیکھا اور اپنے ہی لئے فقیر ہو گئے۔ یعنی خدا کی جناب میں اپنی حاجت پیش کی۔ جب محمد ﷺ سے ملاب پ یا اتحاد ہو جائے تو خدا سے ملاب پ یا اتحاد چاہنا چاہیے اسی لئے ارشاد ہوا ہے۔ تخلقوا با خالق اللہ و اتصفوا با و صاف اللہ (تم خدا کے اخلاق اپنے میں پیدا کرو۔ اور خدا ہی کے اوصاف سے متصف ہو جاؤ)

یعنی اتحاد بذات، اس جگہ عاشق، معشوق کا ہر رنگ ہو جاتا ہے تو پھر اپنے رنگ میں نہیں لوٹتا۔ اس لئے کماوت ہے۔ الواحد لا یرجع اکائی پہنچ یا لوٹتی نہیں۔

مسعود بک برائے دغا نام کو وہ ام ستر صفات خود را کہ ستار ساتر مسعود بک تو دھوکہ دہی کے لئے ہے نام پوشیدگی صفات کی کرتا ہے راز دار

من خدا ایم من خدامیم من خدا  
 میں خدا ہوں میں خدا ہوں میں خدا  
 اس مقام پر اپنے آپ میں رہ کر کسی نے کہا ہے۔  
 از خود بخود آمدن رہ کوہ نیت  
 آپ سے آپے میں آجائے کی رہ کوتاہ نہیں  
 دعا ہے کہ خدا تعالیٰ ہم پر ہمارے لئے اور تم پر تمہارے لئے یہ دروازہ کھول دے۔  
 (آمین)



قال لى:

يا غوث الاعظم من حرم عن سفرى فى الباطن  
ابتلى بسفر الظاهر ولم يزد دمنى الا بعد افى سفر  
الظاهر

فرمایا:

اے غوث اعظم جو باطن میں میرے طرف سفر سے محروم رہا میں  
اس کو ظاہری سفر میں جتنا کرتا ہوں اور اس کو میرے طرف سے  
اور کچھ نہیں (دیا جائے) بھر اس کے کہ سفر ظاہری کے ذریعہ دوری  
(مفارقت) دی جائے۔

## سفر ظاہر اور سفر باطن

مجھ سے فرمایا کہ اے غوث اعظم جو کوئی باطن میں میرے سفر سے محروم رہتا ہے یعنی جو کوئی میرے لئے اپنے آپ میں سفر نہیں کرتا میں اس کو ظاہری سفر میں جلا کرتا ہوں۔ مطلب یہ کہ جو اپنے آپ میں ذکر و فکر کے مراقبہ سے اور مجہد و توجہ سے باطن کے اندر نہیں جاتا وہ اس آیت کو نہیں سمجھتا۔ وفی انفسکم افلا تبصرون (میں تمہارے نفوس میں ہوں کیا تم نہیں دیکھتے) اور وہ تمہارے ساتھ ہے۔ وہ معکم کی آیت اس کو حاصل نہیں ہوتی۔ جو اپنی روح میں رب العالمین کی تجلی ہرگز نہیں دیکھتا اور اپنے دل میں مجھ کو نہیں پاتا۔ اس کو میں سفر ظاہری میں جلا کرتا ہوں نیز یہ کہ جو سفر باطن اختیار نہیں کرتا وہ دور رہتا ہے۔ دور رہنے والا فضول بھکلنے والا ہے۔ یعنی نماز و تسبیح اور زہد و تقوی میں جس کا تعلق جسم یا ڈھانچہ سے ہے وہ ظاہری عمل ہے اور جس کا روح سے تعلق ہے وہ باطنی عمل ہے۔ اس نماز سے جاہلوں کی نماز مراد ہے جو رکوع و سجود کے ساتھ ادا کرتے ہیں اور اس تسبیح سے مراد ہے جو زبان کو ہلا ہلا کر کرتے ہیں۔ جو اپنے زہد کو پیسے پر دے دیتے اور تقوی میں غیر خدا کو لے آتے ہیں۔ تمہیں خبیر ہے کہ نماز کیا ہے۔ اور تسبیح و زہد کیا۔ اور تقوی کس سے کیا جاتا ہے۔ عاشقوں کی نماز اپنے وجود کو عدم کرنا ہے۔ اور جاہلوں کی نماز رکوع و سجود ہے۔

در عشق نماز بے رکوع است و سجود یکسان درد مومن و ترسا و جمود  
نہ صورت موئی و نہ صورت عیسیٰ نہ زیان رسد ز فرعون و نمرود  
چوں قبلہ بجز جمال معشوق بود عشق آمد محکم کرد ہر قبلہ کہ بود  
نماز عشق میں کیا رکوع کمال سجود یہاں تو مومن و ترسا یہود ہیں یکسان  
یہاں نہ صورت موئی نہ صورت عیسیٰ فرعون سے نہ نمرود سے کوئی نقصان  
جمال یار سے ہٹ کر کہیں جو قبلہ ہنا تو ایسے قبلہ کو الفت نے کر دیا پہاں

تو جانتا ہے کہ نماز مسٹوں کو عاشق و مشتاق اور پر آتش باتی ہے جس کو وہ بے رکوں و سجود ادا کرتے ہیں۔ کسی وقت ایسی نماز سے خالی نہیں رہتے۔ آیت شریفہ:

الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَائِمُونَ  
وَهُوَ لَوْلَجَهُ اپنی نماز ادا کرتے ہیں

سے مراد یہی نماز وصال و اصال ہے۔ خدا کا راستہ نہ آسمان میں ہے نہ زمین میں۔ نہ دریا میں نہ آگ میں۔ خدا یے عز و جل کی راہ جانوں کے اندر ہے۔ اپنے اندر سفر کرنا چاہئے تاکہ واصل حق ہو جائے۔

اے خدا یا کاندروں جان ہر انسان توئی ہلکت کفر است از تو نور ہر ایماں توئی  
جان میں ہر آدمی کے راز پناہ ہے خدا کفر کی تاریکیاں اور نور ایماں ہے خدا  
چوہست ظاہر و باطن گرفتہ قدرت تو بجال خویش گھر آشکار و پناہ را  
ہے یہ ظاہر و باطن اس کی قدرت کا ظہور اپنے اندر دیکھ لے تو آشکارا اور چھپا  
روم در بکنہ ششمہ بیش بست کنم سجدہ اگر یا بم خریدارے فروم زہد و تقوی را  
بت کدہ میں بیٹھ جاؤں بت پرستی بھی کروں کوئی مل جائے اگر گاہک تو پھوں اتنا  
جب سفر کرنے والا اپنے باطن میں سفر کرتا ہے تو دیکھو کہ وہ کیا کرتا ہے۔

از دل انساں شدہ گم کرده است خطاب مکرم گوئی و فی انفسکم در دل مسعود بیا  
دل سے گم ہو کر مرے کرتا ہے میں تو ساتھ ہوں جان میں بتتا ہے تو مسعود کے دل میں بھی آ  
جس نے اپنے باطن میں نہ دیکھا بہو جب آیہ شریفہ:

من کان فی هذه اعمی فھو فی الآخرة اعمی واصل

سبیلا

”جو اس دنیا میں اندھا ہے، وہ آخرت میں بھی اندھا ہے اور  
راستہ بھٹکا ہوا ہے“

(اس دنیا میں) جو شخص اپنے باطن میں نہیں دیکھتا وہ آخرت میں بھی نہیں دیکھتا۔ یعنی  
پیر و مرشد، حسینوں اور محمد ﷺ میں بھی نہیں دیکھتے۔ فھو فی الآخرة اعمی (وہ

آخرت میں بھی انداہا ہوگا) آخرت میں نہ دیکھنے کے یہ معنی ہیں، جب اس کا دیکھنا کئی طریقوں اور کئی راستوں کا ہے تو اَضَل سَبِّيلَا (وہ راستہ بھٹکا ہوا ہے) کا یہی مطلب ہے۔

اس کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ جو اپنی روح میں اس کو نہیں دیکھتا۔ اس کو بھی محمد ﷺ نہیں دیکھتے۔ اس روح سے وہ روح مراد ہے جو جسم کے اندر ہے نہ جسم کے باہر۔

يَلْقَى الرُّوحُ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ

”اپنے بندوں میں سے جس کو چاہتا ہے اس پر (یا اس میں) خدا

اپنے حکم سے روح کو ڈالتا ہے۔

یہ روح، روحِ اعظم ہے جو دنیا میں عاشقوں پر تجھی کرتی ہے تاکہ انس و آرام حاصل ہو۔ جو کئی کئی صورتوں میں ظاہر ہوتی ہے۔ یہی جہاں خدا ہے۔

چوں جمالت صد ہزاراں روئے داشت بود در هر روئے دیدار دیگر حسن تیرا اور ہزاروں صورتیں اور ہر صورت میں دیداری نی لاجرم ہر ذرہ بنمود یار ہر جہاں خویش رخسار دیگر بے شبہ ہر ذرہ ذرہ میں ہے یار ہر جہاں نو میں رخساری نی مقصود یہ ہے کہ جس کا یہاں (دنیا میں) کوئی ہمراز نہیں اس دنیا میں بھی اس کا کوئی ہمراز نہیں۔ ہائے بغیر دیکھے ہوئے کوئی اس کو کیوں نہ پہچانے اور کیوں نہ درستی کرے گا سب لوگ سن کر ہی عاشق ہوئے ہیں۔ یہاں (دنیا میں) کوئی ایسا بھی ہونا چاہیے جس نے اس کو کھلی آنکھوں سے دیکھا ہو۔ اور اس سے محبت کی ہو۔ اس نقدس تعالیٰ نے ایک خاص وقت میں محمد حسینی گیسو دراز عاشق سرفراز سے ملاقات فرمائی ورکما کہ ایک بار اس راہ میں بیٹھ جا ب میں اس رہ گزر میں اچھے عیش کی نہایت خوشبو والی سانس لے رہا ہو۔

آہا آہا۔ آہا۔

ہم چشم دے غلطان نے ہم لعش از مستی چکاں

مت و خراب و بے خبر در چشم ہشیار آمدہ  
آنکھ متواں ہے سے سے ہونٹ میں مستی بھری  
مت و بے خود بے خبر ہشیار کی آنکھوں میں ہے  
یہ یگانگت کام قام ہے۔ بیگانگی کا نہیں ہے۔ بولنے والی زبان سے اس کا بیان کیوں گر کیا  
جاستا ہے۔

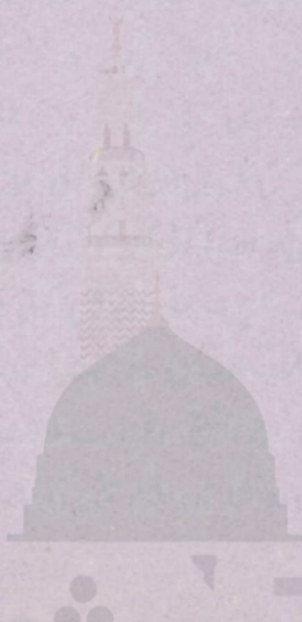


قال:

ياغوث الاعظم الاتحاد حال لا يعبر بلسان المقال

فرمایا:

غوث اعظم (محبوب سے) یہاگفت کی کیفیت ایسی ہے کہ زبانی با توں  
سے بیان نہیں کی جاسکتی۔



## زبانی الفاظ سے اتحاد کا حال

فرمایا کہ اے غوث اعظم! ایک ہو جانا اور یگانگی ایک (عجیب) حال ہے یعنی جس وقت عاشق (معشوق سے) ایک ہو جاتا ہے یا معشوق عاشق کو پہلو میں لیتا ہے تو فرماتا ہے کہ میں تو ہوں اور تو میں ہے۔ جس طرح کہ محمد ﷺ نے ایک دن حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو اپنے پہلو سے چھٹا کر فرمایا کہ:

لحمک لحمی ودمک دمی وعینک عینی  
وسمعک سمی وبصرک بصری (الی آخرہ)

”تمہارا گوشت میرا گوشت ہے۔ تمہارا خون میرا خون ہے،  
تمہاری ذات میری ذات ہے۔ تمہارے کان میرے کان ہیں“ اور  
تمہاری آنکھ میری آنکھ ہے۔ اخ

اس وقت ظاہر میں حضرت علی نظر نہیں آتے تھے۔ اسی طرح محمد ﷺ کو خدا نے عزوجل نے یگانگت میں لے لیا یہ بات کہ فوضع یدیہ علی کتفی (پس اپنے دونوں ہاتھ میرے دونوں کندھوں پر رکھے) کا اسی طرف اشارہ ہے اور جو چیز پوشیدہ رکھنے کی تھی اسے پوشیدہ رکھا۔ آیتہ پاک فاوحی الی عبدہ ما او حی (پس اپنے بندے پر وحی کی جو وحی کرنی تھی)۔ فرمایا کہ میں تو ہوں اور تو میں ہے۔ انا انت وانت انا اس جگہ معشوق عشق اور عاشق سب ایک ہیں نہ کہ دو تین یعنی خدا کے دوست اور اس کے سوا کچھ نہیں یہ سب ایک ہیں۔

کان اللہ و لم یکن معہ شیئی و هو الان کما کان  
و هولا یتغیر بذاته ولا بصفاته ولا فی افعاله ولا فی  
اسمائہ بحدودث الا کوان فلا یکون مع اللہ غیر اللہ۔

”اللہ ایسا ہے کہ اس کے ساتھ کوئی چیز نہیں۔ وہ پہلے جیسا تھا

اب بھی ویسا ہے وہ کبھی بدلتا نہیں۔ نہ ذات میں نہ صفات میں،  
نہ افعال میں نہ ناموں میں کائنات پیدا ہونے کی وجہ سے، پس  
خدا کے ساتھ غیر نہیں ہو سکتا۔

ایں جمال صورت است و معنی اوست وہ معنی نظر کنی ہے اوست  
جب تک اس دنیا کی صورت ہے تو معنی ہے وہی اور معنی پر نظر ڈالو تو سب کچھ ہے وہی  
جانتے ہو کیا کہ رہا ہوں۔ وہ تھا اس کے ساتھ کوئی شے نہ تھی وہ اسی حال میں ہے  
اب بھی جیسا کہ وہ پیشتر تھا، کائنات کو پیدا کرنے سے اس کے نہ ذات میں تغیر ہوا ہے نہ  
صفات میں، نہ افعال میں نہ ناموں میں، پس اس کے ساتھ اس کا غیر نہیں رہ سکتا۔ اچھاتو  
سنو! دنیا خدا کی صورت ہے۔ یہاں یہ نمود اس کے فیض کی صورت پاک سے ہے۔ یعنی  
وجود میں سوائے خدا کے کچھ نہیں۔ ”جمال خدا ہے“ کے معنی یہ ہیں کہ وہ (خدا) ایسا ہے  
جو اس صورت میں کئی اشکال سے ظاہر ہوا ہے خدا شخص کی طرح ہے تو دنیا اس شخص کا  
سایہ ہے۔ خدا دنیا کی وجہ سے ظاہر ہے اور دنیا خدائے عزوجل سے قائم ہے۔

یہ نہیں حسن خود در ہر رخی نوع دگر چونکہ در معنی بہ نینم واحد و یکیں توئی  
ہر رخ میں تیرا حسن نئی شان دکھائے معنی کو جو دیکھے تو سب یکیں نظر آئے  
توئی صورت توئی معنی کہ ہم مسجد و ہم دیری توئی در دل توئی در تن کہ ہم عشقی و ہم جانی  
تو ہی صورت تو ہی معنی تو ہی مسجد تو ہی دیر تو ہی من میں تو ہی تن میں تو محبت تو ہی جان

فمن امن به قبل ورود الحال ومن رتحال اتحاده

فقد کفر

”پس جس نے اس کا یقین کیا، حال کے وارد ہونے کو قبول اور  
جس نے اتحاد حال کو نہ مانا وہ متحقق کافر ہوا۔

یعنی جب تک معشوق عاشق کو اپنے ہرگز کر کے اپنے پہلو میں نہ لے اور یہ نہ  
کہے کہ میں تو ہوں اور تو میں ہوں (اس حال سے پہلے) اگر عاشق اتحاد سمجھے تو یہ کفر ہے۔  
کیونکہ لا تامن من مکری کا اشارہ اسی طرف ہے۔ (میری چال سے مطمئن نہ رہ۔

جب تک تم سے یہ نہ کئے کہ تو میں ہوں اور میں تو ہوں اس وقت تک تمہارے لئے کہنا ہرگز زیبا نہیں کہ میں تو ہوں اور تو میں ہوں۔ یہ تو اس خدائے تعالیٰ کا خاصہ ہے۔ عاشق کتنا ہی معشوق کے اوصاف سے متصف ہو۔ دو صفات سے خالی اور کم ہوتا ہے۔ ان دو صفات کے متعلق تم نے سنا کہ ایک بزرگ نے کیا کہا:

لَا فرق بینی و بین ریی الابصفيین۔ صفة ربانیہ

و صفة الوہیہ وجود نامنہ و قیامنا بہ

”بمحی میں اور بمحی میں کوئی فرق نہیں بجز دو صفتیں کے۔ صفت ربانیہ اور صفت الوہیہ۔ میرا وجود اس سے ہے اور قیام بھی اسی سے ہے۔

عاشق بالکل و بعینہ معشوق تو ہرگز نہیں ہو سکتا۔ اے دوست یہ مقام محض رنگ پذیری کا ہے کہ عاشق اپنے معشوق کے رنگ میں رنگ جاتا ہے۔ نہ کہ بعینہ اور بالکل معشوق ہو جاتا ہے۔ اگر کچھ ہوتا ہے تو یہ کہ معشوق اپنے عاشق میں اپنے ظہور کو ظاہر کرتا ہے۔ اس وقت وہ عاشق نہیں رہتا۔ بوجب آیہ شریفہ: جاء الحق و زہق الباطل (کہ حقیقت آگئی اور باطل چلا گیا) مولیٰ مولیٰ ہے اور بندہ بندہ ہے۔ اے دوست خود اس کے کلام میں تفاوت ہے۔ (تفاوت کے اصلی معنی اختلاف اوصاف کے ہیں۔ یعنی خود اس کے کلام میں مختلف اوصاف بیان ہوئے ہیں) میں کیا کروں۔ کبھی ارشاد ہوتا ہے کہ فاستقیم کما امرت تجھے جو حکم دیا جائے اس پر قائم رہ۔ کبھی فرمان دیا جاتا ہے کہ میری آنکھوں میں تو ہے۔ فانک باعیننا کبھی طعنہ کرتا ہے کہ عبَس و تولی ان جائے الاعْمَى (جب انہا اس کے پاس آیا تو اس نے منہ موڑ لیا۔ کبھی لطف و محبت سے بتاتا ہے کہ

لولاک لاما اظهرت الربوبیہ و كذلك لاما خلقت الکوان ولما خلقت الافلاک

”اگر تم نہ ہوتے تو میں اپنی ربویت کو ظاہر نہ کرتا۔ اسی طرح

اکوان کو بھی پیدا نہ کرتا اور نہ افلاک کو پیدا کرتا۔

کبھی فرماتا ہے کہ انک لاتھدی من آجنبیت (تم جسے چاہو اس کو ہدایت یا  
صحیح راست پر نہیں لاسکتے) کبھی یہ کرتا ہے کہ انا اطلب رضاک یا محمد (اے محمد  
اللّٰہُمَّ مِنْ تَرِیٰ رَضَا کو طلب کرتا ہوں) عشق میں اسکی ہی بو الجیساں ہوتی ہیں)

من اراد العبادۃ بعد الوصول فقد اشرک بالله العظیم

من تزلزل القلب عن القالب بعد ماخلم وصفا

واتقى من رجس الدنس

”(جس نے وصول پائیے) کے بعد عبادت کا ارادہ کیا تو گویا اس

لہ خدائے عظیم کے ساتھ شرک کیا کیونکہ اس نے خلعت

وصول پانے اور صفائی قلب حاصل ہونے اور میل کچیل سے

پاک ہو جانے کے بعد قلب کو قلب سے الگ سمجھا۔

جو کوئی (خدا سے) پیوست ہو جانے کے بعد عبادت یا عبودیت چاہے یقیناً وہ شرک  
کرتا ہے اس خدا سے جو کہ بڑی عظمت والا ہے۔

اے دوست و بہ والیہ (اس سے اور اس کی طرف) کا مطلب یہ ہے کہ  
البواصل لا یرجع (واصل کبھی لوٹتا یا پلتتا نہیں) عشق ایک کیمیا ہٹانے والا ہے جو  
مسئولی دھنات جیسے عاشق کو معشوق کی طرح اصلی سونا ہاتا ہے۔ سمجھو کہ ”وصول یا پائیتا“  
چار قسم کا ہے: وصول شریعت۔ وصول طریقت۔ وصول حقیقت۔ وصول معرفت الاول  
العلم بالله و وصول الیہ (اللہ کو جانتا ہی اس تک پہنچتا ہے) یعنی جب یہ جان لے کہ

کان اللہ و لم یکن معہ شیئی و هو الان کما کان

فلا یکون مع الله غير الله

”اللہ تھا اور اس کے ساتھ کوئی جیز نہ تھی پیغمروہ جیسا تھا اب

بھی دیسا ہی ہے۔ پس خدا کے ساتھ غیر خدا نہیں ہوتا۔

اور یہ بھی سمجھ لے کہ العالم ہو الحق المتجلی (عالم حق کا ظہور ہی ہے)

و اصل بہ خدا ہو گا اس جگہ بت پرستی کی صورت نظر آتی ہے۔ و اصل یا ملنے والا نہیں چاہتا کہ عبادت کرے کیونکہ یہ عمل بہشت کے لیے ہوتا ہے۔ ظاہری کردار کا راستہ بجز بہشت کی طرف کے (اور کسی طرف) نہیں بلکہ خدا پرست بھی ہونا نہیں چاہتا بلکہ یہ چاہتا ہے کہ پیر پرست ہوتا کہ شاہد یا محبوب پرست ہو جائے۔ تاکہ جو کچھ علم یقین سے جانا ہے اس کو میں یقین سے بھی دیکھ لے۔ پھر معلوم ہو جائے کہ پیر اور محبوب بجز اس (خدا) کے (کچھ اور) نہیں جب تک پیر پرست نہ ہو گا خدا پرست کیسے ہو سکتا ہے؟

شاید وہ مرید اسی مقام و درجہ کا تھا کہ بایزید "کا نام لیتا تو انی پر چلا جاتا اور اللہ کرتا تو غرق ہو جاتا۔ اسی لئے کہا گیا ہے کہ من عرف اللہ لا یقول اللہ و من یقول اللہ لا عرف اللہ (جو اللہ کو پہچانتا ہے وہ اللہ نہیں کرتا اور جو اللہ کرتا ہے اس نے اللہ کو پہچانا ہی نہیں) بقول "جس کے لئے شیخ یا پیر نہیں ہے اس کے لیے دین نہیں ہے" لا دین لمن لا شیخ له

وصول طریقت یہ ہے کہ تمام عالم اور تمام دنیا میں اپنے پیرو مرشد کو بلکہ خود اپنے آپ میں اپنے پیر کو پائے اور پیر کی جان میں خود کو دیکھے۔ پس جو عبادت و خدمت پیر کی کی یعنی پیر کے تصور کو بھول کر، جو کچھ پیر میں دیکھا ہے اس کا تصور کرتا ہے کیونکہ اسی کے لیے تو پیر کا تصور کیا تھا۔ جب اس سے مل گیا تو پیر کا توسط درمیان سے اٹھ گیا۔

چوں در آید وصال را حالہ سرو شد گفتگوئے دلال  
کیفیت پیدا گر کر دے وصال واسطہ ہو درمیان پھر کیا مجال  
وصول حقیقت یہ ہے کہ جو کچھ پیر کی جان میں ہے اس سے مل جائے اور وصال ہو  
جائے پھر جب اس (خداۓ تعالیٰ) ہی کا رنگ چڑھ جائے یعنی اس کی صفات سے متصف  
ہو جائے تو چونکہ اس (خدا) کی صفات بے انتہا ہیں اس لئے پالینے کی راہ (طریق وصول)  
کبھی بھی نہیں ٹوٹتی۔ اور کبھی ختم نہیں ہوتی۔ پس یہ شخص ہر ذرہ میں اس کو دیکھتا ہے۔  
اور موحد بن جاتا ہے۔ اس وقت مافی الوجود الا اللہ (وجود میں سوائے خدا کے  
اور کچھ نہیں) والا مرتبہ اس کو حاصل ہو جاتا ہے۔ مگر یہ موحد صرف ایک نور (کے سوا

اور کچھ نہیں) دیکھا کیونکہ خدا نور ہی نور ہے۔ یہ کمال بھی کبی ہے جو محنت سے ملتا ہے۔ یہ وراء الوراء کا مقام ہے۔ وصول معرفت کا پالیتا یہ ہے کہ چیزوں کو اس طرح دیکھا جائے جیسی کہ وہ درحقیقت ہیں ان (چیزوں) کی صورت کو بھی دیکھے اور ان میں نازنین کا جلوہ بھی دیکھے وہ جلوہ نازنین ہر ہر ذرہ میں ہے مگر ایسے شخص کی ضرورت ہے جس کی آنکھ میں معرفت کا سرمه ہو۔

کجاست دیدہ کہ آں کھل معرفت وارد ۔ وگرنہ جلوہ آں نازنین کجاست کہ نیت کمال وہ آنکھ کہ ہو جس میں سرمه عرقاں ۔ وگرنہ یار کا جلوہ کمال نہیں ہوتا عارف تو ہر ذرہ میں خدا کو دیکھتا ہے۔

در صر چہ نگہ کنم توئی پندرام  
نظر جس چیز پر ڈالوں تو سمجھوں بس توئی ہے

شریعت، طریقہ اور حقیقت یہ سب کبی ہیں اور حاصل کرنے سے حاصل ہو جاتی ہیں لیکن معرفت تو اسی (خدا) کی عنایت سے مل سکتی ہے نہ کہ کسب و عبادت ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی معرفت کے عالم سے محمد ﷺ کے عالم شریعت میں آتا ہے تو اس عالم کی یہ نشانی ہے کہ

ان صلیت اش رکت و ان اح اصل کفرت

”اگر میں نے نماز ادا کی تو میں نے شرک کیا اور نماز ادا نہیں کی  
تو کفر کیا“

پس اس طرح میں کافر ہو چکا اور زنار باندھ لیا۔ اللہ اکبر۔ حنات الابرار، سیات المقربین (نیکوں کی نیکیاں مقربین کے لئے برائیاں ہیں کا یہ مطلب ہے۔

اے ہر کہ دراں عارض نزیبائے تو دیدہ است کو راست اگر جانب یوسف غیریدہ است جس آنکھ نے اک بار ترے حسن کو دیکھا پھر دیکھے وہ یوسف کو تو بے نور بھر ہے (ایک شخص) خود عبادت کرنے کی وجہ سے خدا تک پہنچتا ہے۔ اس کے بعد وہ کس کی عبادت کرے۔ جو کوئی اس ظاہری عبادت اور باطنی عمل، چلے، مجاہدے اور مسافرات

وغيرہ کی اس دنیا میں محنت کرتا ہے (وہ) بے فک اس کی نظر میں آ جاتا ہے تو زبان حال سے جان کے کانوں میں آواز دیتا ہے کہ انى انا اللہ الہ ترالی ربک (میں ہی اللہ ہوں کیا تو نے اپنے رب کو نہیں دیکھا) ظاہر کو دیکھنے والے کیا جائیں کہ اسی خدائے تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ واعبد ربک حتیٰ یاتیک الیقین یعنی اپنے رب کی عبادت کرتا رہ یہاں تک کہ مجھے تیرے پاس یقین آ جائے یعنی خدا، اور یہ بھی کیا جائیں کہ من نظر الی معبودہ سقط عنہ عبادتہ (جس نے اپنے معبود کی طرف نظر کی اس سے عبادت ساقط ہو گئی) اس مقام پر جب سالک آ جائے تو اس کو اتحاد و یگانگت پیدا ہو جائے پھر اگر اس کو رد کرے تو کافر ہو جائے۔ ملعوق کے ہر رنگ کا لباس چاہنا کفر ہے۔ اسی لئے کہا گیا کہ من رد حال اتحادہ فقد کفر جس نے اتحاد کی حالت کو رد کیا اس نے کفر کیا اپس جو کوئی اس اتحاد میں آ جائے وہ اذلی شکل والا نیک بخت ہے اس کے بعد ہر گز سبک نہ ہو گا مگر وہ جو اتحاد کا ہم رنگ نہیں ہوا اس کے لیے افسوس اور ویل ہے کیونکہ وہ اس مقام پر ہرگز نہ آئے گا۔



قال:

ياغوث الاعظم من سعد بسعادة الازلية طوبى له لم  
يكن مخدولاً بعد ذلك قط ومن شقى بشقاوة  
الازلية فويل له لم يكن مقبولاً بعد ذلك قط

فربما:

اے غوث اعظم جو کوئی ازی سعادت و نیکی سے نیک و مسود بن  
گیا تو اس کے لئے طوبی خوشی کا مقام ہے۔ اس کے بعد وہ سب  
نہیں ہوتا اور جو ازی بدنختی و شقاوت سے برا شقی بن گیا۔ اس  
کے لیے دلیل جیسا دوزخ کا ذیل مقام ہے اس کے بعد وہ کبھی  
مقبول نہیں ہو سکتا۔

## سعادت و شقاوت ازی

یعنی جلالی جلالی ہے۔ جمالی جمالی ہے اور ذاتی ذاتی ہے کیونکہ اللہ کی خلق (اور فطرت) میں تبدیلی نہیں ہوتی۔ لا تبدیل لخلق اللہ کافروں کو ہر وقت نئی گمراہی ہوتی ہے اور مومنوں کو ہر وقت نئی ہدایت۔ بوجب آئیہ پاک یضل به من یشاء و یهدی من یشاء (وہ جس کو چاہتا ہے گمراہ کرتا ہے اور جس کو چاہتا ہے ہدایت کرتا ہے) یہ سب اس کے اوصاف ہیں۔ جلال و جمال کو ظاہر کر کے خود کو پوشیدہ کر رکھا ہے ورنہ یہ دعا ارنا الا شیاء کما ہی چیزوں کی حقیقت جیسی کہ ہم کو دکھانہ کی جاتی۔ کبھی آدم والبیس کو ظاہر کرتا ہے۔ کبھی موسیٰ و فرعون کو پتا تا ہے، کبھی ابراہیم و نمرود کو نمایاں کرتا ہے کبھی محمد مصطفیٰ ﷺ اور ابو جمل کو دکھاتا ہے۔ لیکن جس کے یہ نام ہیں وہ خود ایک ہے۔ وہی ایک ہے جو اتنی صورتوں اور شکلوں میں ظاہر ہوا ہے تو ذرا دیکھ تو سی۔

وَمَعْنَى الْمَعْنَى هُوَ الْمَانِعُ وَالضَّارُ هُوَ الْنَّافِعُ وَ  
الْهَادِي هُوَ الْمَضْلُلُ وَالْمَعْزُ هُوَ الْمَذْلُلُ وَالْقَهَّارُ

هول الغفار

وَهِيَ عَطَاكُنَى وَالاَ وَهِيَ مُنْعَنَى وَالاَ وَهِيَ ضَرُ اور نَقْصَان  
دِيَنَى وَالاَ وَهِيَ نَفْعٌ بَخْشَنَى وَالاَ وَهِيَ ہدایت دِيَنَى وَالاَ اور وَهِيَ گمراہ  
کُنَى وَالاَ عَزْتٌ دِيَنَى وَالاَ وَهِيَ ذَلْتٌ دِيَنَى وَالاَ وَهِيَ غَضْبٌ  
کُرْنَى وَالاَ اور وَهِيَ بَخْشَنَى وَالاَ

از جمال اوست در ہر صورتے منے کہ ہست  
در نقاب معنوی آں شاحد مستور من  
ہر چیز میں حسن اس یار کا معمور ہے ہر نقاب معنوی میں دوست ہی مستور ہے

قال:

يا غوث الاعظم جعلت الفقر والفاقة مطيتين  
للانسان فمن ركبها بلغ المنزل قبل ان يقطع  
المنازل والبواudi.

فرمایا:

اے غوث اعظم میں نے فقر و فاقہ دوساریاں انسان کے لئے بنائی  
ہیں جس نے ان پر سواری کی منزل مقصود پر پہنچ گیا۔ قبل اس  
کے وہ منزلوں اور جنگلوں کو طے کرے۔

## نقوفاقتہ سالک کی سواری ہے

(خدا نے) یہ فرمایا کہ اے غوث اعظم میں نے انسان کے لیے نقوفاقتہ کو سواری بنایا ہے۔ پس جو کوئی اس نقوفاقتہ پر سوار ہوا وہ منزل گاہ تک پہنچ گیا۔ قبل اس کے کہ منزلوں اور وادیوں کو طے کرے۔ یعنی نقر خدا سے حاجت مانگنا اور فاقتہ آپے سے باہر ہونا (اپنی خودی کو ترک کرنا) ہے۔ مقعد صدق کے مقام پر جو ملیک مقتدر کے پاس ہے پہنچنے کے لیے نقر کے ساتھ تجدید (فاقتہ) کی بھی ضرورت ہے۔ نقوفاقتہ پر کیا مناسب حال بیت (کسی نے) کی ہے۔

ماجال ندائے نخبر تسلیم کردا ایم خواہی بدار خواہ بکش رائے رائے تست  
نخبر تسلیم کے آگے میری جاں ہے ندا زندہ رہنے دے کہ مجھ کو مار جو مرضی تری  
اس لئے اے دوست اس فقیری سے مراد الفقر فخری ہے اور فاقتہ سے مراد ما زاغ  
البصر و ماطغی (اس کی نظر نہ جھپکی نہ جھٹلائی) کی کیفیت ہے۔ فقیر وہی ہے جو  
خدائے عز و جل سے حاجت مانگے اور صاحب فاقتہ اس کو کہتے ہیں کہ وہ جب تک  
”مقصود“ کو نہ دیکھ لے اور (اس پر) جگل جلالی و جمالی نہ ہو اس پر نظر نہ کرے بلکہ اپنی  
روح کی آنکھ کو اس کی ذات کے لئے بھوکار کئے۔ کتنے ہی واردات (و اتعات) رونما ہوں  
ان سے مکر ہو جائے اور اس (خدا) کے غیر سے سکون و اطمینان نہ پائے۔ پس جس نے یہ  
اختیار کر لیا اس کو میرا دیدار ہے میں اسے اپنے آپ کو دکھا دیتا ہوں۔ خواہ اس نے جنگل  
اور منزلیں طے نہ کی ہوں (وہ جنگل اور منزلیں کیا ہیں) یعنی موت و قبر۔ سوال و حساب،  
حرث و صراط و میزان اور بیشت و دوزخ۔

قال:

يا غوث الاعظم لو علم الانسان ما كان له بعد  
الموت ما تمنى الحياة في الدنيا ويقول بين يدي الله  
تعالى في كل لمحه ولحظه يارب امتنى

فريما:

اے غوث اعظم اگر انسان کو معلوم ہو جائے جو کچھ کہ موت کے  
بعد ہوتا ہے تو ہرگز دنیوی حیات کی آرزو نہ کرے اور خداۓ  
تعالیٰ سے ہر ہر لمحہ ولحظہ کے کہ اے رب مجھ کو مارڈا۔

## موت کے بعد کا حال

مجھ سے فرمایا کہ اے غوثِ اعظم اگر انسان جان لے کہ اس کے لئے موت کے بعد کیا ہے تو اس دنیا کی زندگی کی آرزو نہ کرے اور ہر گھری ہر وقت یہی کئے کہ اے خدا مجھے مارڈال یعنی موت ایک پل ہے، جو فنا کے بعد دوست کو دوست تک پہنچاتا ہے۔ تو وہ بقا میں فنا ہو جانا کیوں نہ چاہے گا۔ کیونکہ آپ سے باہر آنے کے بعد خود کو خدا تک پہنچا دیتا ہے۔ اس قلب کی کون آرزو کرے جو دنیا کی زندگی دے۔ محمد ﷺ نے دنیا کے قلب والی زندگی یہی کی وجہ سے فرمایا ہے کہ۔

یا لیت ربِ محمد لِم یَخْلُقْ مُحَمَّدَ

”کاشِ محمد ﷺ کا ربِ محمد ﷺ کو پیدا نہ کرتا۔“

حضرت محمد ﷺ میر کے تمثیل و نکل کو قلب کے پنج بے سے چھنکارا دلانا چاہتے ہیں اس لئے کہ پروردگار کے پاس سے بھیجے گئے تھے اور خلوت یا تہائی سے نکل کر پاسبانی دور بانی میں آکھرے ہوئے تھے۔ اب اپنے اصل مقام پر واپس ہونا چاہتے ہیں کیونکہ خدا و بندہ کے درمیان یہی قلب (جسم کا ڈھانچہ) ہے جو تکلیف دیتا ہے۔ جب قلب کے پنج بے سے نجات پالے تو خدا تک پہنچ جائے۔

بَنِي وَبِكَ اَنِي يَرَعِنِي اَرْفَعْ بَلْفَكَ اَنِي مِنْ اَنِّي  
خُودِي حَائِلَ ہے مجھ میں اور تجھ میں ہٹا دے اس خودی کو درمیان سے  
جو اپنی زندگی کی آرزو کرتا ہے وہ ہرگز خدا تک نہیں پہنچتا کیونکہ اُوْ مِنْ کَانْ مِيتا  
جو کوئی مر جاتا ہے یا موت سے فلپتی ہو جاتی ہے تو اس کو ہم اپنے دیدار سے زندہ کر دیتے  
ہیں۔ جب وہ مجھ کو دیکھتا ہے تو ایسا زندہ ہوتا ہے کہ پھر کبھی نہیں مرتا۔ مِنْ کَانْ مِيتا  
فَاحِيَنَا شَيْدَ خَوَاجَهَ خَضْرَنَے يَسِيْ آبَ حَيَاتِ پَيَا ہے۔

مردم ہم تھے و ہیماتِ مانکِ لب و تو در آب حیات

مر نگئے ہم تشنہ لب افسوس ہے آب حیات میں ترے رہتے ہوئے  
 جان ز تتم تویی بری مرگ بہانہ درمیاں روئے نما وجال بہ برو در بکن بہانہ را  
 جان میری توہی لے کیوں یہ بہانہ موت کا رخ دکھا کے جان لے باقی بہانے مت بنا  
 ببوجب قرآن پاک کے کہ میں تم سے بہت قریب ہوں مگر تم نہیں دیکھتے۔ نحن  
 اقرب الیہ منکم ولکن لا تبصرؤں۔

وقت مردن اگرم شربت دیدار رسد وچہ شیریں شود آں تنجی جاں کندن من  
 مرتے دم گر شربت دیدار مل جائے جاں کنی کی تنجیاں ہوں کس قدر شیریں مجھے  
 در شوق تو عاشقل چناں جاں بدمند کانجا ملک الموت نگنجد ہر گز  
 مرتے ہیں ترے عشق میں عشاق کچھ ایسے جس جا ملک الموت کا مکن نہ گزر ہو  
 پس جو کوئی موت کے بعد والے معاملہ کو جان لے تو وہ زندگی کی آرزو کیوں کرے۔



قال:

يا غوث الاعظم حجة الخلائق عندي يوم القيمة  
الصم والبكم والعمى وفي نسخة الاصم والابكم  
والاعمى ثم التحسرو البكاء وفي القبر كذلك  
(معناه ظاهر)

فرمیا:

اے غوث اعظم قیامت کے دن میرے نزدیک خلائق کی محبت  
بہرا گونگا اور انداز ہونا ہے۔ پھر حسرت اور گریہ قبر میں بھی یہی  
ہوتا ہے اس کا مطلب ظاہر ہے۔

قال:

يا غوث الاعظم المحبة حجاب بين المحب  
والمحبوب فإذا فني المحب عن المحبة فقد وصل  
بالمحبوب (معناه ظاهر)

فرمیا:

اے غوث اعظم محب اور محبوب کے درمیان محبت ایک پرده  
ہے۔ پس جب محب محبت سے فنا ہو جاتا ہے تو محبوب سے  
وصل ہو جاتا یا مل جاتا ہے۔ اس کے معنی ظاہر ہیں۔

## محب و محبوب کے درمیان محبت کا پرده

محبت کا نیم احمد واحد کے درمیان ایک پرده ہے۔ پس احمد میم محبت سے چھٹکارا پا کر خدا سے مل جاتا ہے۔ یعنی محمد ﷺ کے قلب کی صورت ایک پرده ہے۔ صورت احمد واحد کے درمیان جب قلب سے یہ محمد چھٹکارا پا لے تو احمد، واحد سے مل جائے پس اے دوست محبت انسان کا قلب ہے یعنی روح اس کا نور ہے اور اس کا نور قدیم (الافقی) اپنی محبت سے آدم اور آدمیوں کے قلب کو پیدا کیا ہے۔ محبت روح انسان ہے اور محبوب خدا ہے پس جب روح، قلب سے فا ہو جاتی ہے یعنی اس دار فتا سے نکل جاتی ہے۔ تو خدا تک پہنچ جاتی ہے۔ دار بقاء کو پہنچ جاتی ہے۔ قطرہ دریا میں پہنچ جاتا ہے۔ خدا و روح کے درمیان یہی قلب پرده ہوتا ہے۔ چنانچہ حکایت خدائی ہے کہ ”تیرا وجود ہی میرے اور تیرے درمیان پرده ہے“ حکایۃ عن الله تعالیٰ وجود ک حجاب بینی و بینک سے معلوم ہو گا۔

قال:

ياغوث الاعظم رايت الا رواح كلها يترقصون في  
قوالهم بعد قولى المست بر بكم الى يوم القيمة

فرمایا:

اے غوث اعظم میں نے تمام روحوں کو دیکھا کہ وہ اپنے قابوں  
(جسموں) میں ناچتی ہیں۔ میرے المست بر بکم (کیا میں تمہارا رب  
نہیں ہوں) کئے کے بعد سے روز قیامت تک۔

## الست بریکم سے روحوں کا رقص

رب تعالیٰ کہتا ہے کہ میں نے ساری روحوں کو دیکھا یعنی میں نے خدا کو دیکھا کہ انسان کے جسموں میں ناچتا ہے۔ الست بریکم کہنے کے بعد سے قیامت تک غوث اعظم روحوں کے آئینہ میں سوائے خدا کے (کچھ اور) نہ دیکھتے تھے۔ اسی طرح رئیس وسید قوم فرماتے ہیں کہ میں برس سے خدا سے باشیں کر رہا ہوں اور خلق سمجھتی ہے کہ جنید ہم سے باشیں کرتا ہے۔ اے دوست۔ صاحب شریعت انسان کو دیکھتا ہے تو سوائے ہاتھ پاؤں اور قلب کے اس کو اور کچھ نظر نہیں آتا۔ جب صاحب طریقت دیکھتا ہے تو ظاہری صورت بھی دیکھتا ہے اور سیرت باطن بھی دیکھتا ہے۔ جب محقق (صاحب حقیقت) دیکھتا ہے تو سوائے نور کے (جسے تم روح کہتے ہو کچھ اور) نہیں دیکھتا۔ جب عارف دیکھتا ہے۔ تو سوائے خدا کے نہیں دیکھتا۔ اسی سے بات کرتا ہے نہ کہ اس کے قلب سے اسی طرح عالم میت کے قبر پر کھڑا ہوتا ہے تو قبر کو بھی دیکھتا ہے۔ اور اس کی (اندر کی) ہڈی، صورت و سیرت کو بھی دیکھتا ہے۔ جب محقق دیکھتا ہے تو اگر میت جلائی ہے تو جلال کی جگی اور اگر جمالی ہے تو جمال کی جگی دیکھتا ہے۔ جب عارف دیکھتا ہے تو نہ صرف روح کی صورت کو دیکھتا ہے بلکہ آئینہ میں خدا کی روح کو دیکھتا ہے۔ ابھی عاشق کا مقام میں نے نہیں بیان کیا (وہ یہ ہے کہ) عاشق ایسٹ مٹی کے نیچے اور ہڈی کے ہر ذرہ کے نیچے اور روح میں سوائے مسٹوق کے نہیں دیکھتا۔ اس جگہ ایک بھید ہے۔ تیرا دیکھنا بہر ہے، عاشق کا دیکھنا اور ہے۔

رأي الله تعالى!

وقال لى:

ياغوث الاعظم من سالنى عن الروية بعد العلم فهو  
محبوب بعلم الروية ومن ظن الروية غير العلم فهو  
مغروم بروية الحق سبحانه تعالى  
میں نے اللہ رب العزت کو دیکھا:

اس نے مجھ سے کہا:

اے غوث اعظم جو کوئی علم کے بعد میری رویت کے متعلق  
پوچھے تو وہ علم رویت سے محبوب ہے اور جس نے بغیر علم کے  
رویت کے متعلق صرف گمان و قیاس کیا تو وہ رویت حق تعالیٰ کے  
بارے میں دھوکا کھا رہا ہے۔

## علم کے بعد دیدار

فرمایا کہ اے غوث اپنے گوش جان سے سنو کہ خدا کے دیدار کی بہت سی مثالیں ہیں۔ کیونکہ رویہ اللہ فی المنام جائزہ (اللہ کو خواب میں دیکھنا جائز ہے) یعنی مرید اپنے پیر کی جان میں خدا کو دیکھتے ہیں یہ بھی جائز ہے مگر وہ جو کہ بہشت میں دیکھتے ہیں۔ اس کے متعلق اللہ ہی بہتر جانتا ہے۔

قال النبی صلی اللہ علیہ وسلم انکم سترون ربکم  
کماترون القمر لیلۃ البدر

”فرمایا حضور اکرم ﷺ تم اپنے رب کو عنقریب دیکھو گے جس  
طرح کے چاند کو شب بدر میں“

یہ مثال اس دنیا کی ہے جو خواب میں دیکھے تو وہ دیکھنے والا ہی جانتا ہے اور کوئی نہیں جانتا۔ جو اپنے دل میں دیکھتا ہے تو رب العزت کے حکم سے دل میں ایک دریچہ سا کھل جاتا ہے۔ پھر وہ بندہ کے دل کے آئینہ میں چلتا ہے۔ مومن جب دل پر نظر کرتا ہے تو اپنے خدا کو دیکھتا ہے۔ جب متقی، زاہد و صالح دیکھتا ہے تو ایسی صورت میں دیکھتا ہے جو صالح (نیک) ہو کر مصلی کاندھے پر، تسبیح ہاتھ میں، چوگوشہ ٹوپی سر پر، تمام انوار صفائی کے ساتھ۔ قربت و مجاوری میں ایک حورت کی طرح پار سا مخدودہ، چھپی ہوئی۔ کمال عزت کے ساتھ شریملی اور پوشیدگی حجاب میں اس کا پوشیدہ کام سجدہ کرنا، تسبیح پڑھنا اور مصلی پر بیٹھ کر ورد کرنا ہوتا ہے۔ اب حیا کے نقاب کو چہرہ سے اٹھا کر مجھی کاظمارہ کر، تو سوائے آہ آہ کے (اور کچھ) نہ ہو گا۔ اس موقع پر محمد حسینی کا یہ کہنا ہے، ”توجہ سے سنو کہ میرا مقصود مجھی میں ہے۔“

در میکدہ سالی شو، می درکش وہاں شو جو یائے عراقی شو کو راہسہ اودیدم  
میکدہ میں بن کے سالی خوب پی اور نسخہ وہ جبتو میں رہ عراقی کے کہ سب کچھ ہے وہی

ایک لمحہ مغلی سے نگہ کن میں عکس جمال روئے یارے  
نظر کر صفائی پے کے ذرا کہ عکس جمال رخ یار ہے  
بر لوح وجود نیت نقش جز صورت نسخہ نگارے  
تیرے لوح دل پر نہیں کچھ لکھا مگر یہ کہ عکس رخ یار ہے  
شب معراج میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ یہی معاملہ تھا آپ ﷺ نے بتایا  
کہ۔

رأیت ربی لیلۃ المیتاج فی احسن صورۃ وضع یدیہ

علی کتفی فوجدت بردا نامہ فی قلبی

”میں نے اپنے رب کو شب معراج میں نہایت حسین صورت

میں دیکھا اس نے میرے کاندھے پر ہاتھ رکھا تو اس کی انگلیوں کی

ٹھنڈک میرے دل میں محسوس ہوئی۔

دوسری یہ کہ۔

رأیت ربی لیلۃ المیتاج فی صورۃ امداد شاب قحط

”میں نے شب معراج اپنے رب کو دیکھا بصورت نوجوان بے

ریش اور گھنکھ والا۔“

دیکھنے کے بڑے مرتبے یہی دو ہیں باقی اس کے طفیل ہیں یہ سوال کہ لا یوری اللہ  
غیر اللہ (غیر خدا، خدا کو نہیں دیکھتا) تو پھر غوث نے کیسے کہا کہ میں نے اپنے پروردگار کو  
دیکھا جواب یہ ہے کہ حضرت محبی الدین غوث ”کے یہ گیارہ خطاب ہیں۔ سلطان، سید،  
مخدوم، پادشاہ، فقیر، درویش، ولی، غریب، مولانا، شیخ، خواجہ، اس سلطان نے اپنے تمام  
حجلات سے ماسوی اللہ کا پرده اٹھا دیا۔ غوث کو خدا کے ساتھ اس طرح سمجھو۔ وہو الان  
مع اللہ کھو فی الاذل (وہ خدا کے ساتھ ہر وقت ایسے ہی ہیں جیسے اذل میں تھے)  
یعنی فی الکنز المخفی (پوشیدہ خزانے میں تھے) غوث سید زماں ہیں، پادشاہ عالم ہیں،  
درویش کامل، شیخ بیجی و سعیت ہیں۔ خواجہ کو نہیں سلطان جمال اور بادشاہ ولایت ہیں مگر

الفقر فخری کے (لحاظ سے) غریب ہیں۔ محی الدین ولی اللہ ہیں۔ ایسے ولی کہ وہو الفانی فی اللہ والباقي بالله والظاهر باسمائه وبصفاته (وہ اللہ میں فانی، اللہ کے ساتھ باقی۔ اس کے ناموں اور صفات کے ساتھ ظاہر ہیں) حضرت غوث ” تخلقوا باخلاق اللہ (اخلاق خدا سے متصف ہیں) لیکن یروئے شرع پوشیدہ ہیں اس لئے فرماتے ہیں کہ میں نے پروردگار کو دیکھا۔ اے دوست! عارف خدائے عزوجل کو دیکھتے ہیں پھر اس کی خبر مریدوں اور بھائیوں کو دیتے ہیں۔ بعض (خدا کو) ایسے لڑکوں کی صورت میں دیکھتے ہیں جو چاند کی طرح (حسین) ہوں۔ بقول ایا کم والنظر علی الامارہ فان لهم لونا کلون اللہ (نوجوان لڑکوں پر نظر کرنے سے پرہیز کرو کیونکہ ان کا رنگ اللہ کے رنگ کی مانند ہے) یہ پیروں کی تربیت مریدوں کے لئے ہے۔ عارف وہ ہے جو ہر ذرہ میں خدا کو دیکھتا ہے۔ یعنی محیط دیکھتا ہے اور پہچانتا ہے اور جس نے اس دنیا میں دیکھا اس دنیا میں کیسے دیکھے اور پہچانے۔

من کان فی هذه اعمی فهومی الآخرة اعمی واصل

سبیلا

”جو اس دنیا میں اندھا ہے وہ آخرت میں بھی اندھا ہے۔“

کا یہی مطلب ہے بعض عارف کہتے ہیں کہ بام کعبہ پر یا اس کے اجزاء میں خدائے تعالیٰ کی انسوں نے زیارت کی۔ اس نے مجھے جب وستار پہنائے۔ پھر اسی باہیزیدہ نے خوب پتہ بتایا کہ میں نے اس کو بالکل حقیقت کے حق میں دیکھا اور پھر کعبہ کی دیوار میں اس کے سوا اور کچھ نہ دیکھا لا یکون مَعَ اللَّهِ غَيْرُ اللَّهِ بقول (اللہ کے ساتھ غیر اللہ نہیں رہتا) اس سے بھی بڑھ کر ایک بات کہتا ہوں گوش جان سے سنو عاشق حسین محبوب کے آئینہ میں اللہ کا جمال دیکھتا ہے۔ محمد ﷺ نے بھی جب زینب (زید کی عورت) کو دیکھا تو فرمایا۔ اللَّهُمَّ ثِبْتْ قَلْبِي اللَّهُمَّ ثِبْتْ قَلْبِي اللَّهُمَّ ثِبْتْ قَلْبِي (اللہ! میرے دل کو ثابت و قائم رکھ۔ اللہ! میرے دل کو ثابت رکھ۔ اللہ! میرے دل کو ثابت رکھ) تمن بار فرمایا۔ اس سردار عاشقان نے فرمایا۔ وہ جو کچھ شب مسراج میں سین صورت میں

دیکھا۔ وہی زینب کے آئینہ میں غمزہ کرتا ہوا تھا اس لئے فرمایا کہ **اللّٰہُمَّ ثِبْ قَلْبِي**  
یعنی میرے رب میرے دل کو زینب کے دیکھنے پر ثابت رکھ۔ یعنی جو جمال و کمال اس چڑھے  
میں دکھائی دیا اس پر میں عاشق ہو گیا۔ اس کو میرے دل سے دور نہ کر۔ لیکن چونکہ

لَا يَتَجَلِّي اللَّهُ فِي صُورَةٍ مُّرْتَبَنَ مِنَ الْأَذْلِ إِلَى الْأَبْدِ  
”اللّٰہُ كَسَّى صُورَتَ مِنْ دُوْرِتَبَهْ تَجَلِّي نَمِيْسَ كَرْتَأَذْلَ سَابِدَ تَكَ

اسی لئے ہمیشہ حزن و بکار نے والے اس کو نکاح میں لاتے ہیں۔ اللہ تم پر اور ہم پر  
یہ دروازے کھول دے۔ اب سنو! رئیس طائفہ، سید قوم نے اپنے آپ میں اس کو دیکھا  
تو فرمایا لیس فی جبتی سوا اللہ (میرے جب میں سوائے اللہ کے کوئی نہیں ہے)  
چونکہ سب (ریگ) اس ریگ میں جذب ہو گئے تو اپنے ریگ کو اپنے جب میں نہیں پایا۔  
غوث پاک ”کار دیکھنا تو اس سے بھی ہلاکت ہے کیونکہ دیکھا اور چھپا لیا اور محیل کو پہنچا کر  
شرع میں چھپا لیا۔ اس جگہ بھی کہنے والا وہی ہے جس نے درخت میں سے کما تھا۔ اب  
غوث ”میں سے کہتا ہے انسیں کا حق ہے جو کہا گیا کہ بھی یہ میں سے ہات کرتا  
ہے ”اسی طرح الحق ینطق علی لسان عمر۔ ”حق“ حضرت عمر ”کی زبان سے  
بوتا ہے ”فرمایا گیا۔

فرمایا کہ اے غوث کوئی میری رویت کے متعلق سوال کرے اس علم کے بعد کہ

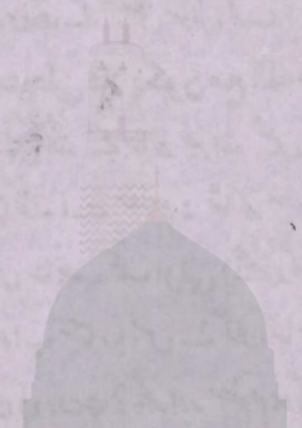
الْعَالَمُ هُوَ الْحَقُّ الْمُتَجَلِّي فَلَا يَكُونُ مَعَ اللَّهِ غَيْرُ اللَّهِ

”عالم حق کا ظہور ہے۔ پس اللہ کے ساتھ غیر اللہ نہیں ہو گا۔“

یعنی جو کچھ علم یقین میں جانتا تھا۔ اسے معلوم نہ تھا کہ معنوی یا صوری موت کے  
بعد بھی اسی طرح ہو گا۔ تم نے نہیں سنا جب تک ارنی (مجھے دکھائی دے) والی بات میں  
غیریت تھی تو نہیں دیکھ سکتا تھا۔ جواب ستارہا جس نے گمان کیا میری رویت کا یہ اس کا  
علم ہے اور معرفت میں رب الْعَالَمِینَ کی رویت تو کچھ اور معلوم ہو گی۔

شب با تو غنوم ندانستم که توئی  
روزم بکنار تو بودم ندانستم که توئی

رات سویا ساتھ تیرے پر نہ جانا تجھ کو میں  
اور رہا پہلو میں دن بھر پر نہ جانا تجھ کو میں



قال:

ياغوث الاعظم من رانى استغنى عن السوال ومن  
لم يرنى فلا ينفعه السوال وهو محجوب بالمقابل

فرمايا:

اے غوث اعظم جس نے مجھے دیکھا وہ سوال کرنے سے بے نیاز  
ہو گیا اور جو مجھے نہیں دیکھتا سوال کرنے سے اس کا کوئی فائدہ  
نہیں۔ وہ تو اپنے مقابل سے پر دہ میں ہے۔

قال لی:

ياغوث الاعظم لا الفة ولا نعمة في الجنان بعد  
ظهورى ف يها ولا وحشة ولا حرقة في اليزان بعد  
خطابي لا هلها (معناه ظاهر)

فرمايا:

اے غوث اعظم جنت میں میرے ظہور کے بعد الفت و نعمت  
نہیں رہے گی۔ اسی طرح دوزخ میں اس کے رہنے والوں سے  
میرے خطاب کے بعد وحشت و جلن دور ہوگی۔ اس کے معنی  
ظاہر ہیں۔

## دیدار کے بعد سوال سے بے پرواہی

اس کے معنی ظاہر ہیں۔ یعنی کسی کے آئینہ روح میں میرے پرتو کی پرچھائیں پیدا ہوئی یا اس نے دیکھا، ہر حال میں سوال ”رب ارنی“ سے بے نیاز ہو گیا اور جس نے اپنی روح کے آئینہ میں مجھے نہیں دیکھا وہ کتنا ہی ”ارنی ارنی“ کے کوئی سود مند نہ ہو گا۔ وہ تو گفتار ارنی سے بیشہ محبوب رہے گا۔

## ظهور باری کے بعد جنت میں الفت اور خطاب باری کے بعد دوزخ میں وحشت

اللہ تعالیٰ کی رویت عاشقوں کی جنت ہے۔ جس وقت خود کو خدا میں دیکھیں (وہی ان کی) جنت والفت ہے جب فرمان ہو گا کہ الٰم تراالی ربک (کیا تم نے اپنے رب کی طرف نہیں دیکھا) یعنی کیا اس کی طرف تو نہیں دیکھتا کہ تجھ میں یہ پرتو اسی سے پیدا ہوا ہے تو بے شک اسی کی طرف رجوع کرنا چاہیے جس طرح نبی ﷺ دن رات میں ستر بار اس کی طرف رجوع ہوتے تھے ایسے وقت جو الفت و نعمت اور خوشی کہ ”اہا الحق“ یا ”سچاں“ کہنے میں ہے چلی جاتی ہے۔ اس وقت پھر سے مسلمان ہونا پڑتا ہے۔ حضرت بایزیدؓ نے مرتب وقت خدا کو کھلی آنکھ سے بے مثال و بے بیان دیکھا تو جیسا سمجھتے تھے (اپنے پرده حجاب سے) اس سے بھی مادر اپیا تو کہا کہ

فانالیوم کافر مجوہی اقطع زنادی واقول اشہدان

لَا الٰه الا اللہ محمد الرَّسُولُ اللَّهُ

”میر، آج تک کافر و مجوہی تھا۔ اب زنادی توڑ دیتا ہوں اور کہتا ہوں

اشہدان لَا الٰه الا اللہ محمد الرَّسُولُ اللَّهُ (اللہ تعالیٰ)

اے دوست رویۃ المعشوق ہو الجنة رویت معشوق ہی جنت ہے۔ جب

عاشق اپنے معشوق کو دیکھتا ہے تو کسوت معشوق میں ہو جاتا ہے یہی جنت ہے۔ جب ذات عاشق میں عشق پیدا ہو جاتا ہے، ایسا عشق کہ جس کی صورت ہو نہ معنی۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ صورت و معنی میں نہیں ساتا۔ بلکہ ذات عاشق میں بھی چھپ کر دکھائی دیتا ہے۔ معشوق کی یہ رویت مثل ایک بیج کے ہے۔ ذات عاشق کی زمین میں۔

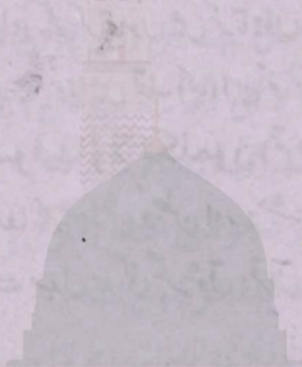
اب براہ ہو کر صہیت کا شجر بن جاتا ہے۔

درستگنائے صورت معنی چکونہ گنجد در کلبہ گدایاں سلطان چہ کار دارو  
صورت پرست غافل معنی چہ داند آخر گویا جمال جاتاں پہاں چہ کار دارو  
صورت کی تیکیوں میں معنی سائے کیوں گر درویش کے مکاں کو سلطان سے کام کیا ہے  
صورت پرست غافل معنی کو جانے کیوں گر اس بے خبر کو حسن جاتاں سے کام کیا ہے  
اس جگہ عاشق کا ڈھانچہ نہیں رہتا جس کو دار پر چڑھا سکیں بلکہ خالص روح بن جاتا  
ہے۔ اس جگہ عاشق کی روح مغلوب ہو جاتی ہے۔ اور خدا غالب تو الفت کمال رہی  
بموجب ارشاد باری تعالیٰ والله غالب امروه اللہ اپنے حکم پر غالب ہے اس کا حکم روح  
ہے بموجب آیت شریفہ ”کہہ دو کہ روح حکم رب ہے“ قل الرؤح من امر ربی  
جنم کی آگ میں وحشت اور سوزش و جلن نہیں ہوتی اللہ تعالیٰ کے اس خطاب کے بعد جو  
وہ ان دوزخ والوں سے کرے گا یعنی جن دوزخیوں میں ڈالا گیا ہے ان سے (خدا) خطاب  
فرمائے گا کہ جو کچھ کیا میں نے کیا جو کچھ کرتا ہوں میں کرتا ہوں۔ یہ میں ہوں جو ظاہر  
و ظہور میں جھلی کر رہا ہوں۔ چنانچہ میں دنیا میں تھا۔ (کیا) اس کو تم نے جانا، دیکھایا پہچانا اور  
بعض سے کے گا کہ قال اخسوفيها ولا تكلمون (تم اس دوزخ میں ذمیل بنے  
رہو اور مجھ سے کوئی بات نہ کرو) پھر سوزش و جلن اور وحشت یا کیک دور ہو جائے گی  
خطاب کے بعد نار جنم تو نیم سے مبدل ہو گئی مگر شوق و فراق حق کا درد عذاب ان کے  
لیے دائی رہے گا۔

زاں لذت کلام جنم شود نیم کفار را خبر نبود ز آتش جسم  
لیکن ز سوز فرقہ و شوق و فراق حق باشد در عذاب شدائد مدام الیم

اس کے میٹھے بول سے دوزخ بھی جنت بن گئی کیا خبر کفار کو دوزخ بھی کیسی آگ ہے  
 سوز و فرقت سے مگر شوق و فراق حق میں ہیں یہ عذاب دائیٰ اور درد ان کی آگ ہے  
 نار دوزخ ہر گھری گلزار بن جائے اور ہر ایک رنگ آمیزی کرے لیکن یہ خاصہ  
 امت محمد ﷺ کا ہے جیسا نبی ﷺ نے فرمایا کہ میرے امتی کے نصیب میں آگ ایسی  
 ہے جیسے سیدنا ابراہیم علی نبی نصیب العلوة والسلام کے نصیب میں نار نمرود یہ محمد ﷺ کی  
 عظمت کا سبب ہے۔

قال النبی صلی اللہ علیہ وسلم نصیب نار امتی  
 کتصیب ابراہیم من نار نمرود



قال :

ياغوث الاعظم

فقلت :

لبيك يارب العرش العظيم

فقال لي :

قل لبيك يارب الغوث انا اكرم من كل كريم وانا  
ارحم من كل رحيم (الكريم والرحيم معناه ظاهر)

فرميما :

اے غوث اعظم

میں نے کہا :

جی حاضر، اے رب عرش عظیم

پھر مجھ سے کہا :

یوں کہوا میں حاضر ہوں اے رب غوث، میں ہر کریم سے بڑھ کر  
اکرم ہوں اور ہر رحیم سے زیادہ ارحم ہوں (کریم اور رحیم کے  
معنی ظاہر ہیں)

## خدا کی بڑھی ہوئی رحمت اور کریمی

غوث کو صفت کریمی اور رحیمی کی خلعت پہناتا ہے یعنی غوث کو بیاناتا ہے کہ کریمی و رحیمی میری صفت ہے جو میں نے تمیں دی ہے۔

انا اکرم وانا ارحم من کل رحیم

”یعنی اولیاء کو اگرچہ میں کریم و رحیم کی خلعت عطا کرتا ہوں لیکن

میں ان سے زیادہ اکرم وار حم ہوں“

ہاں۔ وہ کمال اور یہ کمال ان کو (اس خدا) کی عطا سے یہ (حاصل ہے اور وہ بذات

خود قدیم ہے وہ قائم بذاته وہ اپنی ذات سے قائم ہے۔ اور یہ (اولیاء اللہ) اس (خدا) کی وجہ سے قائم ہیں)۔



قال:

ياغوث الاعظم نم عندي لا كنوم العوام

ترانی

فرمایا:

اے غوث اعظم تو میرے پاس سو جا۔ عوام کی نیند کی طرح نہیں تو تو مجھے دیکھے گا۔

## اللہ کے پاس نیند

فرمایا کہ اے غوث اعظم میرے نزدیک سو۔ اس طرح مت سو جیسے عوام سوتے ہیں۔ تو تو مجھے دیکھتا رہے گا۔ میں نے دریافت کیا فقلت یا رب کیف انام عندک کہ اے رب تیرے پاس کس طرح سوؤں۔ یعنی کیا کروں کیا کروں اور کس طرح رہوں ”اے (وہ کہ تو) میری روح کو اپنی صورت میں پرورش کرتا ہے تاکہ میں فی مقعد صدق عند مليک مقتدر (خداۓ مالک و مقتدر کی بھی بیٹھک) کے بھید کے تخت پر تیرے ساتھ ایک ہو۔ کرسو جاؤ۔ یوں ہوتا ہے سونا النوم مع اللہ کی یہ شان ہے۔

من مت می خشم بیمار نخواہم شد

من خفتہ عشوّم بیدار نخواہم شد

عشق کی سے پی گیا ہشیار میں ہوتا نہیں یا ر سے ہم خواب ہوں بیدار میں ہوتا نہیں اس مراقبہ اور تصور میں مرشد بھی وہی (خدا تعالیٰ) ہے۔

قالَ لِي مُحَمَّدُ الْجَسْمُ عَنِ الْلَّذَاتِ وَخَمْدُ النُّفُسِ  
عَنِ الشَّهْوَاتِ وَخَمْدُ الْقَلْبِ عَنِ الْخَطَرَاتِ  
وَخَمْدُ الرُّوْحِ عَنِ الْمَحَظَّاتِ وَفَنَاءُ ذَالِكَ فِي  
الذَّاتِ (معناه ظاهر)

”مجھ سے فرمایا دور کرو اپنے جسم سے لذات کو۔ اور نفس کو شهوات سے۔ اور قلب کو خطرات سے اور روح کو مخلات سے اور فنا کر اپنی ذات کو میری ذات میں۔ اس کے معنی ظاہر ہیں۔

غوث کو ہاتا ہے کہ میرے نزدیک اسی طرح سو جاؤ کہ مجھے دیکھو۔ اس نیند کو فقیر اختیار کرتا ہے اور بغیر فقیر کے اس جگہ اور کوئی نہیں پہنچتا۔

قال لى:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ قُلْ لَا صَحَابَكَ مِنْ ارَادَنَاكُمْ  
صَحْبَتِي فَعَلَيْهِ بِالْخِيَارِ الْفَقْرُ فَإِذَا تَمَ فَقْرَهُمْ فَلَا هُمْ  
الْأَنَا (معناه ظاهر)

مجھ سے فرمایا:

”اے غوث اعظم، اپنے دوستوں سے کہہ دو کہ تم میں سے جو  
کوئی میری ساتھ داری چاہے تو فقر اخیار کرے۔ جب ان کا فقر  
پورا ہو جائے تو وہ نہیں رہتے بجز میرے۔ (معنی ظاہریں)

## خدا کی صحبت فقر اختریار کرنے سے

اے غوث اپنے دل اور اپنی روح سے کہہ دو کہ اگر تو میرے ساتھ ہشیشی چاہے فی مقعد صدق عند مليک مقتدر (مالک مقتدر کی پچی بیٹھک) والے بھید کے تخت پر۔ تو تمیں چاہئے کہ فقر اختریار کرو۔ یعنی میرے پرتو کے عکس سے پرہیز کرو جو تمہاری ذات میں ہے اور اپنی ذات کو فدا کرو۔ یعنی میرے ہی محتاج بنو۔ میرے ہم رنگ ہو کر مجھ سے اتحاد و یگانگت کر چکو تو میرے لئے محتاج ہو جاؤ۔ یہاں تک کہ تم "میں" ہو جاؤ۔ بالکل معشوق ہو جاؤ تو فقیر کا فقر پورا ہو گا۔ اس سے زیادہ صاف نہیں کہتا۔ جو میرا مقصود ہے میں کہہ دیتا ہوں۔ پس جب فقیر کا فقر کامل (تمام) ہو جائے تو فقیر کا آئینہ اس سے صاف ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس فقر کا نامہندہ یاد کھانے والا میں ہی ہوں۔ کل شیئی هالک الوجہ بجز اس کی ذات کے ہر چیز کو فتا ہے۔ یعنی عاشق کی صورت ہالک و مصلح ہو جاتی ہے۔ اور جو "وجہ یا صورت" ہے۔ یعنی حقیقت عاشق، اس سے کھینچ لی جا کر عشق کی تجھی ہوتی ہے۔ اب نہ عاشق رہتا ہے۔ نہ معشوق۔ سب کچھ عشق ہی رہ جاتا ہے۔ صورت رہتی ہے نہ متنی ہو الظاهر ہو الباطن (وہی ظاہر، وہی باطن) نظر آتا ہے۔ اور ایک میں ہو کر اس کا عیش اللہ کے عیش کی طرح یقیناً ہو جاتا ہے۔

الله

کعیش

عیشر

قال لی:

یا غوث الاعظم طوبی لک ان کنت رئوفا علی  
بریتی ثم طوبی لک ان کنت غفور البریتی (معناہ  
ظاہر)

فرمایا:

اے غوث اعظم تیرے لئے طوبی ہے اگر تو میری (خلوق) پر  
شفقت کرے اور پھر تیرے لئے طوبی ہے اگر تو میری (خلوق) کو  
معاف کرے اس کے معنی ظاہر ہیں۔

قال:

یا غوث الاعظم جعلت فی النفس طریق الزاهدین  
وجعلت فی القب طریق العارفین وجعلت فی  
الروح طریق الواقفین وجعلت نفسی محل الاسرار

فرمایا:

”اے غوث اعظم! میں نے نفس کے اندر زاہدوں کے لئے راستہ  
بنایا ہے اور دل کے اندر عارفین کے لئے رام بنائی ہے اور روح  
کے اندر واقفین کے لئے راستہ بنایا ہے۔ اور میں نے اپنے آپ  
کو بھیدوں کا مقام بنایا ہے“

# زاہد، عارف اور واقف کے لیے نفس اور روح میں

## راستے

زاہدوں کو بتاتا ہے کہ میں نفس میں سے زاہدوں کے لیے راستہ بنادیا ہے۔ بوجب آیت شریف ”تمارے نقوں میں ہوں کیا تم نہیں دیکھتے“ ایسا راستہ کہ جس سے خدا تک پہنچتے ہیں۔ اور اس میں اپنے آپ کو دکھاتا ہے۔ زاہد کو چاہیے کہ اس نفس سے گزر جائے مراد جسم ہے اور جسم سے اندر ورنی جسم مراد ہے جو تیری ہی صورت کا ہے۔ یہ بھی انسان ہی کی طرح ایک تخلوق ہے۔ مگر انسان تیرے نفس ہی کی حقیقت ہے سنو:

ان فی جسد ابن ادم خلقا من خلق اللہ تعالیٰ کھیثة

الناس الناس وليس بالناس

”ابن آدم کے جسم میں ایک خلق ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے انسان

کی بیت میں پیدا کیا ہے۔ دراصل وہ انسان نہیں ہے“

نفس یہ ظاہری تن نہیں ہے، جس کو جسم کہتے ہیں۔ جیسا کہ پہلے کہا گیا ہے کہ جسم الانسان لیس نفسمہ (انسان کا جسم ہی اس کا نفس نہیں ہے) ان کو الگ الگ بیان کیا گیا ہے۔ میں تو جسم اور نفس میں کوئی فرق نہیں پاتا۔

میں نے دل میں بیہقی فون کے لیے راہ بنائی ہے۔ یعنی عارف کا دل میرا آئینہ ہے: وجعلت في القلب طريق العارفين ”میری دو انگلیوں کے درمیان عارفوں کے لیے ان کے دل میں سے میں نے راستہ بنایا ہے“ یعنی عارف کو خود اس کے دل میں اس (خدا) نے خود کو دکھایا ہے اذانظر فیها تجلی ریہ (جب اس میں دیکھو تو اس کا رب تجلی کرتا ہے) اس دل سے مشاہدہ کرنے والا عاشق مراد ہے۔ کیونکہ جلال و جمال کی کسوٹ و صورت میں وہی ہے۔ کبھی اپنے جلال کو دیکھنے والے کے ذات کے آئینہ میں دکھاتا ہے

اور کبھی جمال کی جگی کرتا ہے۔ اسی لئے کہا گیا ہے کہ قلب المومون عرش اللہ مومن کا قلب اللہ تعالیٰ کا عرش ہے۔ اور اسی طرح اللہ کا گھر اور اللہ کا آئینہ اور اللہ کا حرم ہے۔ آنحضرت ﷺ سے کسی نے پوچھا کہ اے رسول اللہ ﷺ خدا کیا ہے تو فرمایا کہ مومنوں کے قلب میں۔ تو نے تو اپنے نفس ہی کو نہیں پہچانا اس کے دل کو کیونکر پہچان سکتا ہے۔

خبر از کاف کفر خود نے داری حقائق ہے ایمان راچہ دانی اپنے کاف کفر کی تھجھ کو خراب سک نہیں تو حقائق ہے ایمان کو بھلا کیا جانتا و جعلت فی الروح طریق الواقفین میں نے روح میں سے اسرار الہی کے واقفون کے لئے راہ بنائی ہے۔ یعنی روح محمد ﷺ کی واقف ہے اس لئے تمام واقفون کی انتہا محمد مصطفیٰ ﷺ ہیں۔ جب تک صورت محمدی ﷺ کا لباس نہ پہن تو حضرت صدیت (خداوند کے دربار) میں تمہیں جگہ نہ مل سکے گی۔ یعنی روح محمد ﷺ کے آئینہ میں دیکھو تو مجھے دیکھ سکو۔ کیونکہ احمد تو احمد ہی کی صورت میں ہے اور احمد کے معنی ہی احمد ہیں۔ آیہ پاک

من يطع الرسول فقد اطاع الله (القرآن)

”جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی“

ومن دانی فقدرای الله

اور جس نے مجھے دیکھا تو اس نے اللہ کو دیکھا

یہ بات واقفین جانتے ہیں اور عارفین پہچانتے ہیں اور کھوئے ہوئے لوگ پاتے ہیں۔ میوہ کا نقش اور قلب کا نقش (جسم ظاہری) روح کی صورت کو کیا جانے اور اس کو کیا پہچانے۔

تو نقشی نقشبندی راچہ دانی تو شلی پیکر جان راچہ دانی۔ نقش ہے تو خود نہ جانے نقشبندی کو کبھی ڈھل ہے تو پیکر جان کو بھلا کیا جانتا اللہ اللہ نہ جسم کو جانتا ہے، نہ جان جان کو جانتی ہے کہ کیا ہے اور کون ہے۔

نہ جاں را خود خبر است کہ جاں پیت  
 نہ تن را از تن آگاہی کہ تن کیت  
 نہ جاں کہ خود خبر ہے کہ جاں کیا شے ہے نہ جسم جسم کو جانے کہ جسم کیا شے ہے  
 زاہد، ملکوتی کو کہتے ہیں، عارف، جروتی کو کہتے ہیں اور واقف لاہوتی کو کہتے ہیں۔ مگر  
 ہمارا مقصود تو اس جگہ ہے سنو: و جعلت نفسی محل الاسرار (اکہ میں نے اپنے  
 نفس کو بھیدوں کا مقام بنایا ہے) یعنی اپنی ذات کے مقام کو، یا میری ذات کے تخت کو  
 بھیدوں اور اسرار کا مقام بنایا ہے۔ یعنی میرے بھیدوں کا مقام تیری روح ہے۔ تیری روح  
 میری صورت ہے اور تیری روح کا معنی میں ہی ہوں۔ جو تیری روح کی کسوٹ و صورت  
 میں ظاہر ہوا ہوں (انسان میرا بھید ہے۔ اور میں اس کا بھید ہوں) الانسان سری  
 و انسارہ۔

سریت دریں صورت زیبائش نمانی گر روے نماید بخداہی کند اقرار  
 اس صورت زیبا میں ہے ایک بھید چپا سا ہو جائے وہ ظاہر تو خدا کئے گئے تو



قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ قُلْ لَا صَحَابَكَ اغْتَنَمُوا دُعَوَةَ  
الْفَقَرَاءِ فَإِنَّهُمْ عَنْدِي وَأَنَا عَنْهُمْ (معناه ظاهر)

فرمایا:

اے غوث اعظم، اپنے دوستوں سے کہو کہ فقیروں کی دعا کو  
غیثت جانو کیونکہ وہ میرے نزدیک ہیں۔ اور میں ان کے نزدیک  
ہوں۔ (اس کے معنی صاف ہیں) البتہ فقیروں سے مراد امت محر  
اللّٰهِ تَعَالٰی کے فقراء ہیں جن کو تم اولیاء کہتے ہو کہ ان کی دعائیں  
مقبول ہیں کیونکہ وہ رب العالمین کے محبوب ہیں۔

قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ إِنَّا مَوْيٌ كُلَّ شَيْءٍ وَمَسْكُنَةٌ  
وَمَنْظَرٌ وَالِّيَ الْمَصِيرِ (معناه ظاهر)

فرمایا:

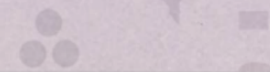
اے غوث اعظم میں ہر چیز کا ماوی (جائے پناہ) ہوں۔ اس کے  
رہنے کی جگہ ہوں اور اس کا منظر ہوں اور ہر چیز میری طرف ہی  
پلٹنے والی ہے اس کے معنی ظاہر ہیں۔

## ویدار بلا واسطہ

نصیحت فرمائی ہے غوث پاک کو کہ مازاغ البصر و ما طغی (نہ جھپکنے والی اور نہ غلط بتانے والی آنکھ) کا مذہب اختیار کرے تاکہ مجھے دیکھے اور اس مقام پر جائے جس کے متعلق کہا گیا ہے (آیہ شریفہ)

ثم دنی فتدلی فکان قاب قوسین اوادنی  
”پھر اننا قریب ہوا اور جھک گیا جیسے دو کمانوں کا فاصلہ بلکہ اس سے بھی کم“

یعنی محمد ﷺ کے طفیل سے کہ تو بھی انہیں محمد ﷺ سے ہے۔ اپنے جلال و جمال کو دیکھ کر میری ذات کا مختصر رہ۔ تاکہ مجھے بے جا ب جمال و جلال دیکھ لے۔ یہ بات بھی ظاہر ہے۔



قال:

يا غوث الاعظم اهل الجنۃ مشغولون بالجنۃ واهل  
النار مشغولون بي-

فرمايا:

اے غوث اعظم، اہل جنت جنت سے مشغول ہیں اور اہل دوزخ  
مجھ سے مشغول ہیں۔

## دوزخیوں اور جنتیوں کے مشغلوں

اے غوث جنتی لوگ جنت سے مشغول ہیں اور ہوں گے یعنی حور، محل، شد، دودھ وغیرہ میں مشغول ہیں اور اہل دوزخ مجھے یاد کرتے ہیں۔ دشواری، تکالیف اور فراق بہشت کی وجہ سے۔ اس مشغولی کا مطلب ”یاد کرنا“ ہے واضح ہو گا کہ اس جگہ بہشت کون ہے۔ وہ جو خداۓ عزوجل کے پرتو کا عکس خود میں دیکھے۔ اس سے مشغول ہو۔ اور اس کا ہر نگ ہو کر سمجھتا ہے کہ میں بالکل سب معشوق ہو گیا ہوں۔ لیکن وہ جو اپنے معشوق کی صورت سے مشغول ہو تو (ابھی اس سے) معشوق بہت دور ہے مجتوں بھی اگرچہ کہتا ہا کہ میں لیلی ہوں گر لیلی دور ہی تھی۔ دوزخی اور قیدی کون ہے؟ وہ جو بغیر اپنے پرده کے اس کو دیکھتا ہے اور یہاں تک کہ لئے محتاج ہے۔ وہ سوز و نیاز، عجز و انگساری اور نیاز مندی ہے۔ ”فقر کو فخر“۔ سمجھ کو اس کا اپنا امام بنایا ہے۔ اسی خداۓ تعالیٰ سے مشغول ہے۔ یہ نیاز میں، وہ ناز میں، یہ اختقاد (یعنی مانگنے) میں وہ استقناہ (یعنی بے پرواہی میں) یہ ذلت کی زمین میں وہ بڑائی کے آسمان میں، دن رات میں ستر مرتبہ اپنی جان اس کے لئے دیتا ہے۔ بلکہ ہر وقت جاں گداز رہتا ہے یا کڑھتا رہتا ہے اور وہ ناز نین میں رہتا ہے۔

مرا در ہر نمانے جاں گدازے ہنوز آں ناز نین در ناز نازے  
جاں گدازی میری قمت ہر گھری نازو بازی میں ہے اب تک ناز نین  
یہ لوگ خدا کے ساتھ مشغول ہیں۔ اگرچہ فراق کے قید خانہ اور اشتیاق کی آگ میں ہیں۔

قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ أَهْلَ الْجَنَّةِ تَبْعُودُونَ مِنَ النَّعِيمِ  
كَاهْلَ النَّارِ تَعْيُودُونَ مِنَ الْجَحِيمِ يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ  
مِنْ شُغْلِ بَسْوَائِيْ كَانَ بِصَاحِبِهِ فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ

فرمایا:

اے غوث اعظم جنتی جنت سے پناہ مانگتے ہیں جس طرح دوزخی  
دوزخ سے پناہ مانگتے ہیں۔ اے غوث جو میرے سوا کسی اور سے  
مشغول ہو گا وہ قیامت کے دن اپنے اس ساتھی کے ساتھ دوزخ  
میں ہو گا۔ اس کے معنی ظاہر ہیں۔

یہ سوئی، تمیری روح ہے یا اس کے پرتو کا عکس ہے۔ پس قیامت  
کے دن آگ والے کو بھی اتحاد اور وصال سے ملیحودگی رہے گی۔  
اس قیامت سے مراد موت ہے۔ من مات فقد قامت  
قیامتہ (جو مرگیا اس کے لئے قیامت آگئی)

قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ أَهْلَ الْقُرْبَى يَسْتَغْيِثُونَ مِنَ الْقُرْبَى  
كَاهْلَ الْبَعْدِ يَسْتَغْيِثُونَ مِنَ الْبَعْدِ

فرمایا:

اے غوث اعظم، اہل قرب قربت سے بھی فریاد کرتے ہیں۔ جس  
طرح اہل بعد (دوری والے) دوری سے فریاد کرتے ہیں۔

## اہل قرب اور اہل بعد کی فریاد

جس طرح اوپر کامائیا ہے اہل قرب وہ ہے جو میرے پرتو کا ہرگز ہو گیا ہے وہ شخص  
 جو اس پرتو کا عکس رکھتا ہے اس سے فریاد چاہتا ہے تاکہ بلا حجاب مجھ سے وصال ہو جائے  
 اسی طرح دوری والے جب مجھ سے مل جانے کی کوئی تدبیر نہیں پاتے تو وہ قلب اور دنیا  
 کے قید خانے سے فریاد چاہتے ہیں تاکہ اتحاد و وصل کی جنت میں آ جائیں۔ مافی الجنۃ  
 احمد الا اللہ کیونکہ جنت میں بجز خدا کے اور کوئی نہیں۔ یہ خاص لوگوں کی جنت ہے  
 جن کو تم عشاق کرتے ہو۔



قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ مَا بَعْدَ عَنِ الْمَعَاصِي  
وَمَا قَرُبَ مِنِّي أَحَدٌ مِنَ الطَّاعَاتِ (معناه ظاهر)

فَرِمَّلَ:

اے غوث اعظم، کوئی شخص گناہ کی وجہ سے مجھ سے دور نہیں  
ہوتا۔ اور نہ کوئی شخص طاعت کی وجہ سے مجھ سے قریب ہوتا  
ہے۔ (اس کے معنی ظاہر ہیں)

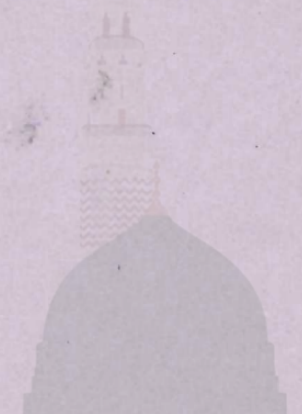
## گنہگار کے لیے دوری اطاعت گزار کے لئے قربت

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ یہ سب کچھ میری عنایت سے ہے نہ نیک عمل کرنے سے میرے نزدیک آسلتا ہے اور نہ گناہ کرنے سے مجھ سے دور جا پڑتا ہے۔ یعنی طاعت کرنے سے اس کو میں جنت میں پہنچاتا ہوں۔ نعمت پاتا ہے مگر نعمت دینے والا کماں ہے۔ اس طرح گناہ کرنے سے میں اس کو دوزخ میں ڈالتا ہوں مگر مجھ سے دور تو نہیں ہوتا۔ اس کے کردار کے بدلہ میں اس کو میں جلاتا بھی ہوں اور جلاتا بھی ہوں۔

### لاحول ولا قوة الا بالله العلي العظيم

شکی اور براہی سے باز رہنے کی طاقت اور قوت سو اخدا کے کسی اور کو نہیں

نزدیک کون ہوتا ہے اور دور کس سے جا پڑتا ہے اور کس لئے اور کون دور کرتا ہے ایک ایک میں ہو کر سب کچھ ایک ہی ہے یہ تم معلوم کرلو گے۔



قال:

يا غوث الاعظم لو قرب مني احد كان اهل  
المعاصي لانهم اصحاب العجز والندم قال يا غوث  
الاعظم العجز منبع الانوار والعجب منبع الظلمات  
(معناه ظاهر)

فرمیا:

اے غوث اعظم، مجھ سے اگر کوئی قریب ہے تو وہ گنگار ہے  
کیونکہ وہ عاجزی اور ندامت والا ہے۔ فرمایا کہ اے غوث اعظم  
عاجزی انوار کا سرچشمہ ہے اور خود پسندی تاریکیوں کا۔ اس کے  
معنی صاف ہیں۔ (اس گناہ سے وہ گناہ مراد ہے جس کو میں بیان  
کروں گا)۔

قال:

يا غوث الاعظم بشر المذنبين بالفضل والكرم  
وبشر المعجبين بالعدل والنقم

فرمیا:

اے غوث اعظم، گنگاروں کو فضل اور مہیانی کی خوشخبری دو اور  
مغوروں کو انصاف اور بدلہ کی۔

## گنگار پر فضل اور مغور کے ساتھ انصاف

حضرت محمد ﷺ کی امت کے گنگاروں کو خوش خبری دو جو گنگار مومنین ہیں، میرے فضل کی۔ بوجب:

ہی امة مذنبة و انا رب غفور

”وہ گنگار امت ہے میں مغاف کرنے والا ہوں“

اور خود پسندوں کو خوشخبری دو یعنی کافر کو میرے انصاف ور میرے انتقام وبدلہ کی،

بوجب آیہ شریفہ:

وَيَلِ يوْمَنَد لِلْمَكْذِبِينَ (وَكَذَلِكَ) هَذِهِ جَنَّمُ الَّتِي

كُنْتُمْ تُوعَدُونَ أَصْلُوْهَا الْيَوْمَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ

اس روز جھلانے والوں کے لیے ویل ہے اور افسوس۔ (اور اسی

طرح یہ آیہ شریفہ) یہ وہی جننم ہے جس کا تم سے وعدہ کیا گیا

تھا۔ آج اس میں گر جاؤ کیونکہ تم کفر کرتے تھے۔

لیکن مقصود یہی جگہ ہے کہتا ہوں سنو۔

قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ أَهْلَ الطَّاعَاتِ يَذَكُّرُونَ النَّعِيمَ وَ  
أَهْلَ الْعَصَيَانِ يَذَكُّرُونَ الرَّحِيمَ قَالَ يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ  
أَنَا أَقْرَبُ إِلَى الْعَاصِي بَعْدَ مَا فَرَغَ عَنِ الْمَعَاصِي وَأَنَا  
بَعِيدٌ عَنِ الْمُطِيقِ بَعْدَ مَا فَرَغَ عَنِ الطَّاعَاتِ

فَرِمَّا يَ :

اے غوثِ اعظم، اہل طاعت جنت کا ذکر کرتے ہیں اور اہل گناہ  
رحمت والے کا ذکر کرتے ہیں۔ فرمایا اے غوثِ اعظم میں گنگار  
کے قریب ہوں جب کہ وہ گناہ سے فارغ ہوتا ہے اور میں  
اطاعت گزار سے دور ہوں، جب کہ وہ اطاعت سے فارغ ہوتا  
ہے۔ (یہ ظاہر ہے)

## گنگار سے قربت اور اطاعت گزار سے دوری

اے غوث، میں گنگاروں سے قریب ہوں یعنی اپنے عاشقوں سے۔ عشق خدا سے بڑھ کر کوئی گناہ نہیں کہ بندہ خدا پر عاشق ہوتا ہے۔ اگرچہ یہ چھوٹا عشق ہے مگر ایسے گنگاروں کے لئے خداوند قدوس قریب ہے۔ وہ گناہ سے فارغ ہو کر یعنی عشق کو پورا کر کے مجھ کو آئینہ کی طرح یا گنگت کے طور پر دیکھتے ہیں اور میرے دید سے فارغ ہو کر کتنے ہیں:

چول ہم معموق شدم عاشق کیت  
جب کہ سب معموق ہے تو کون عاشق ہے بھلا  
آل شد کہ بدیدار تویی بودم شاد از عشق تو پرداۓ خودم نیست کنوں  
یہ ہو چکا بدیدار سے تیرے میں ہوا شاد اب عشق سے تیرے مجھے پروا نہیں اپنی  
اس حال میں ایسے گنگار سے قریب ہوں۔ ان کا ظاہر وہی ہے جو ابرار یا نیک لوگ  
کرتے ہیں۔ جس کو اگر مقرب کرے تو گناہ ہو جائے۔

### حسنات الابرار سیئات المقربین

(ابقول) نیکوں کی نیکیاں مقربین کے لئے برائیاں ہیں۔ مقرب سے مراد سوائے عاشق کے نہیں ہے۔ کیونکہ ہمیشہ اس کو دیکھتا ہے بلکہ قریب اور ہمرنگ ہو جاتا ہے۔

اے غوث، میں اطاعت گزاروں سے دور ہوں۔ جب کہ وہ اطاعت سے فارغ ہو جائیں۔ یعنی جب فرمائی دراہی کر چکتے ہیں۔ موت اور دوسرے مقابلوں سے فراغت پا کر ان کو جنت الماوی اور فردوس نعیم میں بھیجا جاتا ہے وہ ان نعمتوں سے، حور و محلات سے مشغول ہو جاتے ہیں۔ پھر میں کمال اور وہ کمال، الجنة سب حن العارفین (جنت تو عارفین کا قید خانہ ہے) اگرچہ میں امکاں اور پرداہ نورانی سے اپنے جمال اور عظمت و کبریائی کو دکھاتا ہوں۔

اس کے دوسرے معنی میں گنگاروں سے قریب ہوں یعنی جو وصال اور یکماگی کے بعد اگر عبودیت یا بندہ پن کو زیادہ سمجھے تو یہ بڑا گناہ ہے۔ بمحض فرمان سیدنا حضرت صدیق اکبرؒ میرے اور تیرے درمیان بجز اس کے کوئی پردہ نہیں کہ میں نے عبودیت اور بندہ پن کو اختیار کیا۔ بات یہ ہے کہ اس گناہ کی وجہ سے اللہ تعالیٰ ان گنگاروں کے قریب ہے۔ کیونکہ گناہ خود ایک کنجی ہے۔

اس کے تیرے معنی۔ جب کہ معشوق کی فرمانبرداری عاشق نہ کرے تو وہ گناہ ہے۔ یعنی خدا عاشق ہے اور اولیاء گنگار ان امت محمد ﷺ کے معشوق ہیں۔ یہ گناہ ایک ایسا کر شہہ اور ناز ہے جس کو عاشق لوگ جانتے ہیں۔ یہ اولیاء جو معشوقیت کے مقام میں آئے ہیں اور تھے، وہ بوجہ صفت اور یک ذات ہونے سے بالکل وہی (ہو چکے) ہیں۔ اس مقام پر ان کو عاشق کہا جاتا ہے۔

تم نے نہیں سنا کہ اس سرفراز عاشق نے ناز کے ساتھ اپنے ہمراز گیسو دراز جعفر ہانی محمد حسینی سے اس معالہ میں پتایا کہ عاشق و معشوق اور محب و محظوظ کے درمیان ایک حالت ہوتی ہے جس کے سبب معشوق و محظوظ و صل کی جستجو کرتا ہے۔ عاشق ناز اور کر شہہ کرتا ہے۔ بلکہ اعراض و اغراض کرتا ہے۔

بجزاں خواہم صنا وصل نخواہم  
ترا بھر چاہوں نہ چاہوں وصال

اس کے چوتھے معنی انا اقرب الی العاصی (میں گنگار سے قریب ہوں) جس طرح زلخا کہتی تھی کہ اگرچہ یوسف میرا حکم نہیں مانتے۔ پھر بھی میں یوسف کے بالکل نزدیک ہوں۔ کیونکہ میں عاشق ہوں اور وہ معشوق اس لیے معشوق عاشق کی بندشوں میں نہیں آتا۔ زلخا کی کئی اونٹیاں تھیں۔ مگر یوسفؐ کی خدمت وہ خود کرتی تھی۔ عشق کی وجہ سے اسی طرح محمود غزنوی کے کئی غلام تھے مگر وہ جب ایا ز پر فدا ہوا تو خود ایا ز کا غلام ہو گیا۔ اے دوست، عشق نے اس کو غلامانہ صفت دی۔ ورنہ محمود تو دراصل غلام نہ تھا۔ یہ عشق کا بھیہ ہے۔ ایا ز نے کہا کہ کوئی خوبی مجھے میں ایسی نہ تھی کہ مجھے تخت پر بٹھائے۔

اس وقت خود تخت کے نیچے بیٹھتا اور کھاتا تھا کہ اے وہ شخص کہ میرے ذات کے عشق نے تجھ سے مراد پائی اور اے وہ شخص کہ میرے وجود نے تیرے وجود سے زیبائی پائی یعنی میں تجھ سے اور تو مجھ سے ہے۔ اے دوست ایا زکی طرح محمود کو اور یوسفؑ کی طرح زیبائی کو اور دوست کی طرح دوست کو جان۔ فرمایا رب نے:

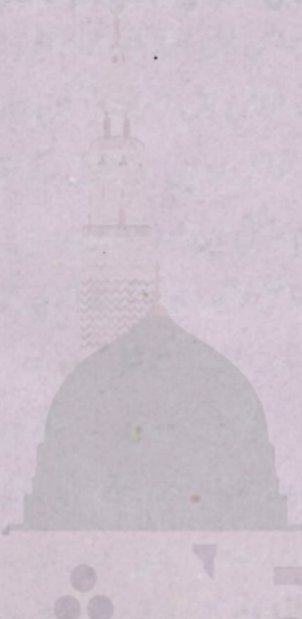
لولاک لاما خلقت الافلاک لولاک لاما خلقت  
للكونين لولاک لاما اظهرت الربوبية وكذلک انا  
انت وانت انا وكذلک كلهم يطلبون رضائی وانا  
اطلب رضائک يا محمد وكذلک افديت ملکی  
عليک يامحمد۔

اگر میں تم کو پیدا نہ کرتا تو آسماؤں کو کو پیدا نہ کرتا۔ کونین کو پیدا نہ کرتا۔ ربوبیت کو ظاہر نہ کرتا۔ اس لئے کہ میں تم اور تم میں ہوں۔ چنانچہ یہ سب میری رضامندی ڈھونڈتے ہیں اور اے محمد ﷺ میں تمہاری رضا چاہتا ہوں اس لئے اے محمد ﷺ میں نے اپنی الملائک تم پر فدا کر دی۔

اس کے پانچیں معنی ان الله قریب الی العبد ہیں۔ گناہ احمد رضی ﷺ سے مراد عشق احمد رضی ﷺ ہے۔

انا بعيد عن المطیع اذ فرغ من الطاعات "میں اطاعت گزار سے دور ہوں۔ جب کہ وہ اطاعت سے فارغ ہو جائے۔" اس گنگوار سے مراد احمد مرسل ﷺ ہیں اور اطاعت گزار سے اپنیں مراد ہے۔ کیونکہ جو ان مرد تو یہی دو ہیں۔ باقی کو شمار نہیں کیا جا سکتا۔ جس طرح منصور مغفور نے فرمایا "کسی نے جوانمردی کی متحمیل نہیں کر۔۔۔ بجز محمد مصطفیٰ ﷺ احمد مجتبی ﷺ کے اور بجز اپنیں لعنت اللہ علیہ کے" جس طرح بظاہر میں اور ہر شخص یہ جانتا ہے کہ خدا نے اس سے کہا کہ آدمؑ کو سجدہ کر لیکن باطن میں جس طرح کہ یوسف کا معاملہ ہوا کہ نافرمانی کی۔ فرمایا کہ تو اس کو سجدہ نہ کر جس کو میں

نے مٹی سے پیدا کیا۔ ولا تسجد لغیری اور نہ میرے غیر کو سجدہ کر۔ بے چارے نے اس حکم کے آگے سر جھکایا تو اس پر قبر و ملامت کی مار ہوئی۔ اس بے چارہ کو یہ تجہب ہوا کہ اس (خدا) نے جو کچھ کہا میں نے کہا، پھر مجھے کیوں راندہ اور نکال دیا گیا۔ اس زیادتی کو تو دیکھو جو مجھے غریب پر کی گئی۔ خود ہی کہتا ہے خود ہی راند تایا نکال دیتا ہے۔ علماء زمانہ کیا جائیں۔



قال:

يَا غُوْثُ الْأَعْظَمِ خَلَقْتَ الْعَوَامَ فَلَمْ يَطِيقُوا أَنْوَارَ  
رِبِّهِمْ فَجَعَلْتَ بَيْنَهُمْ حِجَابَ ظَلْمَةٍ وَخَلَقْتَ  
الْخَوَاصَ فَلَمْ يَطِيقُوا مَجَاوِرَتِي فَجَعَلْتَ الْأَنْوَارَ  
بَيْنَهُمْ حِجَابًا۔ (معناه ظاهر)

فَرِمَيَا:

اے غوٹ اعظم، میں نے عوام کو پیدا کیا۔ وہ انوار رب (کو  
برداشت کرنے) کی طاقت نہیں رکھتے تھے۔ اس لیے میں نے ان  
کے اور اپنے درمیان اندر ہیرے کا پرده قائم کر دیا۔ میں نے  
خواص کو پیدا کیا وہ میری قربت (برداشت کرنے) کی طاقت نہیں  
رکھتے تھے۔ اس لیے میں نے اپنے اور ان کے درمیان  
روشنیوں یا انوار کا پرده قائم کر دیا۔ (اس کے معنی ظاہر ہیں)۔

# عوام اور خواص کے لیے اندھیرے اور روشنی کے

پردوے

میں نے عوام کو پیدا کیا وہ میرے نور زیبائے کے متحمل نہ تھے اس لیے میں نے ان کے  
اور اپنے درمیان تاریکی کے پردوے بنا دیے یعنی

الاخلاق الذميمه بين العام وبين الله حجاب

برے اخلاق اللہ اور عوام کے درمیان پردوہ ہیں۔

براہیوں کے شغل میں اتنے ڈوبے ہوتے ہیں کہ سر باہر نہیں نکال سکتے تاکہ پردوہ  
نور انی تک پہنچیں یعنی ابھجے اخلاق تک۔ میں نے خواص کو پیدا کیا وہ میرے قرب کے  
متخلص نہ ہوئے تو میں نے روشنی کو اپنے اور ان کے بیچ پردوہ بنا دیا۔ اے دوست اگر عوام  
اور خواص کا فرق بیان کروں اور لکھوں تو دفتر چاہیے۔ پھر بھی ایک بات سن لو:

”عوام اہل شریعت ہیں تو خواص اہل طریقت، عوام اہل طریقت ہیں تو خواص اہل  
حقیقت، عوام اہل حقیقت ہیں تو خواص اہل معرفت، لیکن ہمارا مقصود تو اس سے بھی  
اونچا ہے۔ کہ عوام عاشق ہیں اور خواص وہ ہیں جو معشوق کے مقام میں ہیں کیونکہ ہر کوئی  
اس سے بھی اونچا ہے۔ کہ عوام عاشق ہیں اور خواص وہ ہیں جو معشوق کے مقام میں  
ہیں۔ کیونکہ ہر کوئی اسی کو دیکھ کر عاشق و شیدا ہو جاتا ہے اگرچہ نہیں جانتا۔“

میل خلق جملہ عالم تا ابد گرنا سنت و گرنہ سوئے تست  
جز تراچوں دوست نتوں داشن دوستی دیگر اس بروئے تست  
سب عالم کا میلان روز ابد تک جو جانو تو تیری طرف ہو رہا ہے  
سو تیرے کیا دوستی ہو کسی سے تیری بوپہ ان سے شفت ہو رہا ہے  
ابنما تولوا فشم وجہ اللہ (تم جس طرف بھی لپٹ جاؤ وہاں اللہ کی ذات ہے)

جس کسی سے بھی دوستی کو حقیقت میں اسی (خدا) سے دوستی ہو گی اور جو کچھ اس کی طرف پڑھے گا اس کی طرف لایا جائے گا۔ معشوق کے مقام کو اولیاء جانتے ہیں۔ ان میں ہے ایک سیدنا حضرت غوث اعظم ہیں۔ جو معشوقیت کا مقام رکھتے تھے۔ اور اب بے شک یقیناً ان غوث کو خدا معشوقیت کے مقام سے مجرد عشق کے مقام پر پہنچانا چاہتا ہے۔ جس کے لیے یہ نیحہ کرتا ہے۔



قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ قَلْ لَا صَحَابَكَ مِنْ ارَادَتْنَكُمْ اَنْ  
يَصْلِيْ إِلَيْهِ الْخُرُوجَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَوَابِيْ

فَرِمَلَيَا:

اے غوث اعظم، اپنے دوستوں سے کہہ دو کہ تم میں سے جو کوئی  
مجھ سے مل جانا چاہتا ہے اسے چاہیے کہ میرے سوا ہر چیز سے  
نکل جائے۔

## غیر اللہ سے نکل کر خدا کا وصال

اے غوث کہ دو اپنے دوستوں سے، یعنی تمہارے دل، تمہاری روح، تمہارے بھیوں سے کہ دو کہ اگر مجھ سے داصل ہو جانا چاہا ہو تو تمہیں چاہئے کہ جو تمہارے اعضا میرے غیر ہیں اور میری صورت کے مغائر (کچھ اور) ہیں تو ان سے باہر نکل آؤ کیونکہ یہ مقید ہیں اور میں مطلق ہوں۔ شکل و صورت کی بندش میں ایک ظاہر نہیں ہوتا۔ اس لئے مجرد عشق کے مقام پر لانے کے لیے فرماتا ہے کہ اپنے سے اور اپنے اخلاق سے باہر آ جاؤ تاکہ مجھ تک پہنچ جاؤ۔ بقول دع نفسک فتعال (اپنے نفس کو چھوڑ اور میرے پاس آ جا) یعنی جسم کے پنجرے سے باہر آ تو مجھ تک پہنچ جائے۔ شاید غوث کو فنا کے مقام سے بغا کے مقام میں لانا چاہتا ہے اس لئے یہ نصیحت ہے۔

قال:

يا غوث الاعظم اخرج عن عتبة الدنيا تصل الى  
الآخرة واخرج عن عقبة الآخرة تصل الى۔- يا غوث  
الاعظم اخرج عن القلوب فala رواح ثم اخرج عن  
الامر والحكم تصل الى۔-

فرمیا:

اے غوث اعظم، دنیا کی گھائی سے نکل جاؤ تاکہ آخرت سے مل  
جاؤ اور آخرت کی گھائی سے نکل جاؤ تاکہ مجھ سے مل جاؤ۔ اے  
غوث اعظم، دلوں سے اور ارواح سے باہر نکل آؤ پھر امر اور حکم  
ہے بھی باہر نکل آؤ۔ تاکہ مجھ سے مل لو۔ اس کے معنی ظاہر  
ہیں۔

## دولوں اور ارواح سے نکل کر خدا کا وصال

ناسوت، ملکوت و حیروت، بہشت و دوزخ اور کفر و اسلام سے باہر ہو جاؤ۔ یعنی جو کوئی نام خدا کے سوا (کچھ اور) ہے اس سے باہر آجائے۔ یعنی سب سے آنکھیں بند کر لوما زاغ البصر و ما طغی اور نہ جھپکنے والی نہ غلط بتانے والی آنکھ کا مذہب اختیار کرو، میرے لیے یعنی میرے ہرگز ہو جاؤ۔ تخلقو ابا خلاقی میرے اخلاق اپنے میں سولو۔ اور میرے اوصاف سے متصف ہو جاؤ۔ اس کے بعد کیا ہو گا، معلوم ہو جائے گا۔ کسی بزرگ سے پوچھا گیا کہ تمہارے ساتھ خدا نے کیا کیا۔ جواب دیا کہ مجھے قدس کی جنت میں داخل کیا اور اپنے ذات سے مجھ سے مخاطب ہوا اور مجھ پر اپنے صفات ظاہر کر دیے۔

ما فعل الله بک قال ادخلنی ربی جنة القدس  
یخاطبنا بذاته و یکاشفنی بصفاته



قال:

ياغوث الاعظم لى عبادا سوى الانبياء والمرسلين  
لا يطلع على احوالهم احد من اهل الدنيا ولا احد  
من اهل الآخرة ولا احد من اهل الجنة والا احد من  
اهل النار ولا ملك مقرب ولا نبى مرسل ولا  
رضوان وما خلقتهم للجنة ولا للنار ولا للثواب ولا  
للعقاب ولا للحور ولا للقصور فطوبى لمن امن  
بهم وان لم يعرفهم ياغوث الاعظم انت منم وهم  
اصحاب البقاء المحترقون بنور اللقاء ومن  
علماتهم في الدنيا اجسامهم محترقة من قلة  
الطعام والشراب ونفوسهم محترقة عن اللحظات  
وهم اصحاب البقاء المحترقون بنور البقاء.

فرمایا:

اے غوث اعظم، انبياء و مرسلین (علیم الصلوٰۃ والسلام) کے علاوہ  
میرے (بعض) بندے ایسے ہیں کہ ان کے احوال سے کوئی  
واقف نہیں۔ خواہ کوئی اہل دنیا ہو یا اہل آخرت۔ اہل جنت ہو یا  
اہل دوزخ، مقرب فرشتہ ہو یا نبی مرسل یا رضوان۔ وہ ایسے  
بندے ہیں جن کونہ تو جنت دوزخ کے لیے پیدا کیا گیا نہ ثواب  
و عذاب کی خاطر اور نہ حور و قصور کی خاطر پیدا کیا گیا۔ پس خوشی  
ہے ان کے لیے جو ایمان لا سیں ان پر۔ اگرچہ وہ پچانے نہیں۔  
اے غوث اعظم تم انہی میں سے ہو۔ اور وہ اصحاب بقا ہیں جو  
نور بقا سے جل رہے ہیں۔ دنیا میں ان کی علامت یہ ہے کہ ان  
کے جسم کم کھانے، کم پینے کی وجہ سے جلتے ہیں۔ ان کے نفس

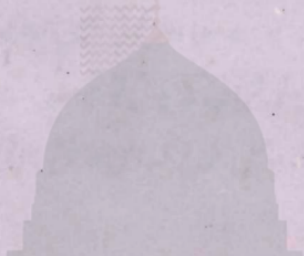
شوانيات (کے پرہيز) سے جلتے ہیں اور ان کے دل خطرات سے  
احراز جلتے ہیں۔ ان کی ارواح لخلات سے جلتی ہیں۔ وہ اصحاب  
بھا ہیں۔ جو بقاء کے نور سے جلتے ہیں۔



## اصحاب بقا اور دیدار نور

ان کی تعریف خود بیان کرتا ہے اس کے سوا ان کو کوئی نہیں جانتا ہم ان کی تعریف کرنے سے اور ان کی پہچان سے قاصر و عاجز ہیں ان کے دیدار کے لیے ہم مشتاق ہیں۔ وہ خدا سے ایسے طے ہوئے ہیں جیسے۔

بَا دُوْسْتَ يَكِيْكَ اَنْدْ چُو جَالَ دَرْ تَنْ مَرْدَمْ  
كَرْنِيْكَ بَهْ بَنِيْكَ حَقِيقَتَ تَوْ هَانِدَ  
دُوْسْتَ سَهْ اَيْسَهْ طَيْ ہِیْنْ جِیْسَهْ تَنْ مَیْ جَانَ ہَےْ  
غُورَ سَهْ دِیْکَمُو تَوْ جَانُو فِي الْحَقِيقَتِ ہِیْنْ وَہِیْ  
یہ لُوگُ اللَّهُ کَرَمَ الْعَالَمُ اُور صَفَاتُ سَهْ ظَاهِرَ ہِیْنْ۔ ان کی نشانی خود اسی نے بتلادی  
ہے میں اس سے بڑھ کر کیا کوں۔ عالم زیر و زیر (نیچے اور پر) ہو جائے گا۔



قال:

يَا غُوْثُ الْأَعْظَمِ اذَا جَآكَ الْعَطْشَانُ فِي يَوْمٍ شَدِيدٍ  
الْحَرُوَانُتْ صَاحِبُ الْمَاءِ الْبَارِدِ وَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ  
الْمَاءِ فَلَوْ كُنْتَ تَمْنَعَهُ فَانْتَ اَبْخَلَ الْاَبْخَلِينَ فَكَيْفَ  
اَمْنَعْهُمْ رَحْمَتِي وَاَنَا شَهِدُتْ عَلَى نَفْسِي بَانِي اَرْحَمُ  
الرَّاحِمِينَ -

فرمیا:

اے غوث اعظم جب تمہارے پاس پیاسے لوگ آئیں ایسے دن  
کہ شدید گری ہو اور تمہارے پاس مٹھنڈا پانی ہو۔ اور تم کو پانی  
کی ضرورت نہ ہو تو اگر تم نے (یہ پانی دینے سے ۹ انکار کیا تو تم  
سب بخیلوں سے بڑھ کر بخیل ہو گے۔ لہذا ان کو میں اپنی رحمت  
سے کس طرح باز رکھوں گا درحالیکہ میں نے اپنی نسبت گواہی دی  
ہے کہ میں سب سے زیادہ رحم کرنے والا ہوں۔

## ٹھنڈے پانی کے پیاسے

اس سے میرا جو مقصود ہے، کہتا ہوں، گوش جان سے سنو۔ حکم دیتا ہے غوث کو کہ جب تمہارے پاس میرے دیدار کے پیاسے آئیں وہ جنہوں نے روح کو میری دید کے لیے پیاسا بنا رکھا ہے۔ یعنی انوار جلال و جمال اور کشف غیب سے اپنے روح کی آنکھ بند کر رکھی ہو۔ وہ جنہوں نے میرا مراقبہ کیا ہو اور میرے لقا یا ملنے کے منتظر ہوں اور وہ جو فرقت کے قید خانہ میں ہوں مگر مجھ سے نہ مل سکتے ہوں بلکہ انتہائی پیاس کی وجہ سے تمہارے پاس وصل کی شراب پینے آئے ہوں کیونکہ تم ٹھنڈے پانی والے ہو۔ (تو ان کی مقصد براہی کرو) ٹھنڈے پانی سے مراد کلام اللہ کی شراب والا آب حیات ہے۔ بلکہ لقاۓ خداوندی کا جمال مراد ہے۔ اے غوث اعظم ہم نے تمہیں ایسا بنایا ہے کہ آنکھ جھکنے میں طالب کو مجھ تک پہنچا سکتے ہو تو میرے طالبیوں کو وصل حق کرو۔ اور حضرت داؤد علیہ السلام کی طرح بنو۔ بقول:

یاداں و اذاریت لی طالب افکن لہ خادمہ

”اے داؤد جب تم میرے طالب کو دیکھو تو اس کے خادم بن

جاو“

تم کو اگرچہ وصل کی حاجت نہیں کیونکہ فراق و وصال (کی منزل) سے تم بالاتر ہو اور تمہارا معاملہ اتنا بلند ہو چکا ہے کہ میرے سوا اور کوئی نہیں جاتا۔ پس اگر تم نے طالب کو میری طلب سے منع کیا، یعنی اس کو شراب نہ پلائی تو تم سب سے بڑھ کر بخیل ہو جاؤ گے تم میں جو کچھ ہے وہ طالبیوں کو ہتاو۔ جس طرح کہ اس عاشق سرفراز، بناز بے اباز بے نیاز، ہر از گیسو دراز کو فرمایا

در چشم من در آید دور دور مجرید  
آجا میری آنکھوں میں اور اس میں ذرا دیکھ

تم بھی ان پر توجہ ڈالو تاکہ وہ تمہارے ہرگز ہو جائیں اور اس چیز سے جو تم میں ہے۔ عاشقوں کے حق میں فرمایا کیف امنعہم رحمتی (میری رحمت سے کیونکر منع کروں) عاشقوں کو میرا جمال دیکھنے سے کیوں روکوں۔

شہدت علی نفسی بانی ارحم الراحمین  
در حالیکہ میں نے گواہی دی اپنے نفس پر کہ میں ارحم الراحمین  
ہوں

اس بات کی گواہی کہ میں رحم کرنے والوں میں سب سے زیادہ رحم کرنے والا ہوں۔ رحم کرنے والوں سے مراد اولیاء اللہ ہیں یعنی میرے اولیاء میری رحمت کی صفت سے متصف ہیں۔ میری نعمت کو، میری غلت کو، بلکہ میرے معنی کو، اپنی جان میں سو لیتے ہیں۔ میں ان سب سے بڑھ کر رحم والا ہوں۔ یعنی وہ جو بکھر کرتے ہیں میرے طفیل سے کرتے ہیں اور جو کچھ میں کرتا ہوں میں کرتا ہوں۔ مرید اپنے پیر کی روح سے ایک نصیب یا حصہ پاتے ہیں اور میرے عاشق میری ذات میں سے نصیب و حصہ پاتے ہیں۔ وہ کمال اور میں کمال۔ اپنے آپ سے اپنے لئے ہوں۔ وہ میرے لئے مجھ تک پہنچ ہوئے ہیں۔ کیونکہ میں ارحم الراحمین ہوں۔ آئیہ شریف۔

سنریہم ایاتنا فی الافق و فی انفسہم حتی یتبین

لهم انه الحق الا انہم فی مرویہ من لقاء رہمہم

ہم ان کو قریب میں اپنی نشانیاں بتاتے ہیں جو آفاق میں ہیں اور ان کے نفوں میں ہیں۔ یہاں تک کہ ان پر حقیقت و حق ظاہر ہو جائے۔ آگاہ رہو یقیناً وہ اپنے رب کی ملاقات میں شبہ رکھتے ہیں۔

یک ذرہ عنایت تو اے بندہ نواز بہتر ز ہزار سالہ تبع د نماز  
ہزار سال کے ذکر د نماز سے بہتر تری گنہ کا کر شہ ہے میرے بندہ نواز

قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ اهْلُ الْمَعَاصِي مَحْجُوبُونَ  
بِالْمَعَاصِي وَاهْلُ الطَّاعَاتِ بِالطَّاعَاتِ وَلِي وَرَاءُهُمْ  
قَوْمٌ أَخْرَوْنَ لَيْسَ لَهُمْ غُمَّ الْمَعَاصِي وَلَا هُمْ الطَّاعَاتِ

فَرِمَيَا:

اے غوث اعظم گنگار اپنے گناہ کے باعث محبوب ہیں اور اطاعت  
گزار اپنی اطاعت سے حجاب میں ہیں۔ اور میرا ایک اور گروہ  
ہے جو ان سے اوپر ہے جن کو نہ گناہ کا غم ہے نہ طاعت کی فکر۔  
پس اے غوث اعظم اس سے ملنے کے لیے پوچھتے ہیں کہ  
کس طریقہ سے میں تجھ سے مل سکتا ہوں۔ کو نامناہتر ہے اور  
تیری طرف زیادہ نزدیک ہے۔

فَقِلْتَ:

يَا رَبِّي أَيُّ الصَّلَاةِ أَقْرَبُ إِلَيْكَ؟ قَالَ الصَّلَاةُ الَّتِي  
لَيْسَ فِيهَا سَوَاءٌ وَالْمُصْلِي غَائِبٌ عَنْهَا  
مِنْ نَّسْكٍ كَمَا:

اے رب کوئی نماز تجھ سے قریب تر ہے۔ جواب ارشاد فرمایا کہ  
وہ نماز جس میں سوائے میرے اور (کوئی غیرانہ ہو اور نماز پڑھنے  
والا اس نماز سے غائب ہو۔

## قربت کی نماز اور بہتر روزہ

فرماتا ہے کہ وصال اس کو کہتے ہیں کہ اس میں بجز میرے اور کوئی نہ ہو یعنی عاشق و معمشوق کے درمیان وصال میں نہ بہشت ہے نہ دوزخ۔ یعنی نہ پرده جمال ہو گا نہ پرده جلال۔ نہ معمشوق کی صورت پرده نہ عاشق کی صورت کا پرده۔ سب کچھ عشق ہی ہو گا۔

الْعُشُقُ هُوَ الْذَّاتُ فَلَا يَكُونُ مَعَ اللَّهِ غَيْرُ اللَّهِ وَلَا يَرَى

اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا سُواهُ

عشق تو اسی کی ذات ہے۔ کیونکہ اللہ کے ساتھ غیر اللہ نہیں ہوتا اور اللہ نہیں دیکھتا سوا اللہ کے اور نہیں دیکھتا اپنے غیر کو۔ وہ مقام یہاں حاصل ہوتا ہے۔

ثُمَّ قُلْتُ إِنِّي صُومُ أَفْضَلُ عِنْدَكَ؟

”پھر میں نے پوچھا کہ کون ساروزہ تیرے نزدیک افضل ہے؟“

یعنی اس مذکورہ وصال کے لئے مراقبہ چاہیے یعنی تیرے نزدیک کونسا انتظار بہتر ہے۔ تم نے نہیں سن۔

الصصوم الغيبة عن رؤية مادون الله لرؤيه الله

”روزہ کہتے ہیں اللہ کی رویت کے لئے غیر اللہ کی رویت سے غائب ہو جاتا۔

یہ بھی ظاہر ہے روزہ رکھو اس کی رویت کے لئے۔ صوم رویت کے متعلق پوچھا جاتا ہے کہ ”تیری دید کے لئے جو روزہ رکھتے ہیں وہ کون ہیں؟“ تاکہ میں تیری ذات سے افطار کروں۔ بقول (اس کی رویت سے افطار کرو) صوموا برویہ و افطروا برویہ (اس کی رویت سے روزہ رکھو اور اس کی رویت سے افطار کرو)

یہ قول عارفوں کے حق میں ہے جواب ارشاد فرمایا:

قال الصوم الذى ليس فيه سواى والصائم غائب فيه  
 ”روزہ وہ ہے جس میں میرے سوا (اور کوئی) نہ ہو اور روزہ دار  
 اس میں غائب ہو جائے“

”اللہ رب العزت نے فرمایا، روزہ اسے کہتے ہیں کہ اس میں سوا میرے یا میرے پر  
 تو کے عکس کے (اور کچھ) نہ ہو اور روزہ دار یعنی عاشق میرے عشق کے ظہور میں غائب  
 ہو جائے۔ یعنی میری ذات کے ظہور میں۔ جاء العَقْ وَ زَهْقُ الْبَاطِلِ (حق آگیا اور  
 باطل چلا گیا) کے معنی ہیں۔ جاء العَشْقُ وَ زَهْقُ صُورَةِ الْمَعْشُوقِ وَ الْعَشْقُ  
 عَشْقُ آگیا اور معشوق و عاشق کی صورت غائب ہو گئی۔ کیونکہ المعشوق ہو  
 الصفات والعاشق ہو الاسماء معشوق اس کی صفات ہیں اور عاشق اس کے  
 اسماء ہیں۔ اور مجرہ عشق کے مقام اسماء و صفات کے عالم سے اونچا ہے۔ جو لوگوں کو سمجھ  
 میں نہیں آتا۔ کیونکہ وہ فراق اور وصال کے حال میں نہیں ساتا۔

تعال العشق عن فهم الرجال وعن وصف فرق الوصال  
 سمجھ سے آدمی کے عشق تو کچھ اور اونچا فراق و وصال کے درجہ سے بالا اس کی منزل ہے



## ثُمَّ قَلْتَ:

يَا رَبِّ اى عَمَلٍ اَفْضَلُ عِنْدَكَ قَالَ الْاَعْمَالُ التِّي  
لَيْسَ فِيهَا غَيْرِيٌّ وَسُوَالٍ مِّنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ وَصَاحِبِهَا  
غَائِبٌ عَنْهَا۔

پھر میں نے کہا:

اے رب کو نا عمل تیرے نزدیک بہتر ہے۔ فرمایا کہ وہ اعمال جن  
میں میرا غیرہ ہو اور میرے سوا دوزخ و جنت کچھ نہ ہو اور اس  
عمل کا کرنے والا اس عمل سے عاتی ہو یا بے خبر ہو۔  
اس سے نیک عمل مراد ہے۔ نیک عمل یہ ہے کہ اس کے لیے  
اپنی جان اور ہستی سے بھی اٹھ جائے اور ہر روز بشری اخلاق کو  
بدل دے بلکہ اپنے آپ سے پرہیز کرے۔

سر باز دریں راہ اگر طالب ادی در کوے خربت گنجوں سرود ستار  
اس کا طالب ہے تو اس کی راہ میں سر کو کٹا میکدہ میں کس طرح دستار و سر کا ہو گزر

## ثُمَّ قَلْتَ:

يَا رَبِّ الْبَكَاءِ اَفْضَلُ عِنْدَكَ قَالَ الْضَّاحِكِينَ

پھر میں نے کہا:

اے رب تیرے پاس کو ناگریہ افضل ہے۔ فرمایا کہ ہنئے والوں کا  
روتا۔

## رونا

انبیاء علیم السلام کارونا، خصوصاً حضرت محمد مصطفیٰ احمد مجتبی صلی اللہ علیہ وسلم کا۔ فرمایا حضرت  
عائشہ صدیقہ رض نے جو مومنین کی ماں ہیں:  
کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دائم الحزن  
والبكاء

”حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہمیشہ حزن و بكاء، رونے اور غم میں رہتے تھے۔  
اولیاء کارونا بھی اس کے نزدیک افضل ہے۔ کیا تم نے یہ بات نہیں سنی:  
”ان کے دل ایسا روتے ہیں کہ آسمان و زمین والے اس کو سنتے ہیں“  
رونے کے بعد وہ صحیح حال میں آجاتے ہیں۔ وہ بھی اس کے نزدیک افضل ہے۔

ثُمَّ قَلْتَ:

يَا رَبِّ اى ضَحْكٍ افْضَلُ عِنْدَكَ؟ قَالَ ضَحْكٌ

الْبَاكِينَ -

پُکِ میں نے پوچھا:

اے میرے پروردگار تیرے نزدیک کوئی نہی بہتر ہے؟ فرمایا کہ رونے والوں کی

نہی



## ہنسنا

فرمایا کہ محمد رسول اللہ ﷺ اور آپ ﷺ کی امت کے فقیر جب خوف سے روتے ہیں اور اس کے اجر یا جزا میں میرا بجال و کمال دیکھتے ہیں کہ جس کے پرده میں نہ حور ہے نہ مخلات نہ شد ہے نہ دودھ، مگر تجلی ریہ ضاحکا ان کے رب کی نہتی ہوئی تجلی (تو اس کی تجلی اور اس کی نہتی سے ہستے ہیں۔ ان کا یہ ہنسنا عبادت کی طرح ہے۔ محمد مصطفیٰ احمد مجتبی ﷺ نے اس نہتی کے متعلق فرمایا کہ:

یا ابادر ضحکهم و مزاجهم تسیح و نومهم صدقۃ  
”اے ابازر، ان کی نہتی عبادت ہے، ان کا مزاح (دل گلی) شیع  
اور ان کی نیند صدقہ ہے۔

ان کی نہتی برا بھید ہے کہ جو لکھا نہیں جا سکتا۔ پھر بھی کتنا ہوں کہ جب حقیقت مجاز میں ظاہر ہو تو نہتی آتی ہے۔

حسن خود از روئے خوبی آشکارا کرده پس پچشم عاشقان او راشا با کرده چہرہ میں حسینوں کے حسن اپنا دکھلایا ہے عاشقان کی آنکھوں سے پھر اس کو سراہا ہے اللہ ہی اللہ ہے، اس کے سوا کوئی نہیں۔ محض دیکھنے کے لیے خود کا حسن خود اپنے لئے ہے۔ حسن پر عاشق ہے۔ نہ کوئی عاشق ہے نہ کوئی معاشوی، خود ہی خود اپنے لئے ہے۔

## ثم قلت:

يا رب اى توبه افضل عندك؟ قال توبه المغضوبين  
 ثم قلت يا رب اى عصمة افضل عندك؟ فقال  
 عصمة التائبين

پھر میں نے پوچھا:

”اے رب“ تیرے نزدیک کونی توبہ افضل ہے؟ جواب دیا کہ  
 بے گناہ بندوں کی توبہ۔ پھر میں نے پوچھا کہ کونی بے گناہی  
 تیرے نزدیک افضل ہے۔ فرمایا کہ توبہ کرنے والوں کی بے  
 گناہی۔ اس کے معنی ظاہر ہیں کہ توبہ کرنے والا سوائے اللہ کے  
 ہرچیز سے لوث آتا ہے۔ پلٹ آتا ہے۔

قال:

يا غوث الاعظم ليس لصاحب العلم عندى سبيل  
 مع العلم الابعد انكاره لانه ترك العلم عنده صار  
 شيطانا

فرمایا:

”اے غوث اعظم، صاحب علم کے لئے میری طرف اس کے علم  
 سے کوئی راستہ نہیں ہے۔ مگر جب کہ وہ اس سے انکار کرے۔  
 (یعنی اس علم کو بھول جائے) کیونکہ وہ جب علم کو اس کے پاس  
 چھوڑتا ہے تو وہ شیطان ہو جاتا ہے۔

# علم

فرمایا کہ اے بڑے فریاد رس غوث۔ سمجھ واں کے نزدیک اس کے لیے کچھ نہیں اور ظاہرین علم واں کے لیے اس علم ظاہر سے میرے نزدیک کوئی راستہ نہیں ہے۔ جو کہ مجھ زبان سے کہتا ہے مگر انکار پا اس کے بھول جانے کے بعد۔ جو کوئی یہ کے کہ تو علم نہیں جانتا اس کو سیکھ لے تو کاش اس علم سے وہ اتنا جان لے کہ وہ یہ جانتا ہے کہ وہ نہیں جانتا۔ حقیقی معشوق پیپی میں ایک موتی ہے۔ یہ پیپی دریائے وحدت میں ہے اور علم کو ساحل کا راستہ نہیں ملتا تو عالم دریائے وحدت کی گھرائی میں کیوں نکر پہنچے۔ پیپی کے نزدیک کون جائے اور حقیقت کا موتی ان کے ہاتھ کیوں نکر لے۔

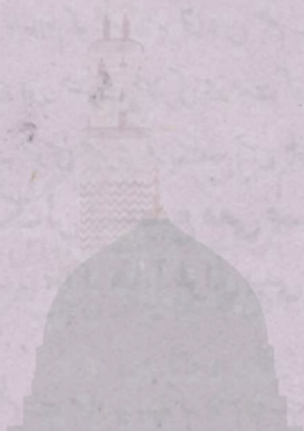
## لانہ لو ترک العلم عندہ صار شنیطانا

”یعنی اس نادانی جمالت سے علم لدنی حاصل ہوتا ہے۔ پھر اگر اس علم کو چھوڑ دے یعنی جو علم لدنی حاصل ہوا ہے اس پر عمل نہ کرے تو مردود پھٹکارا ہوا شیطان ہو جائے۔

جس طرح کہ موسیٰ علیہ السلام کو علم ظاہر تھا اس علم نے انہیں کوئی فائدہ نہیں پہنچایا۔ جب وہ اس کو بھول گئے اور حضرت خضری خدمت گزاری اختیار کی تو دیکھا کہ خضر علم لدنی پر عمل کرتے ہیں۔ موسیٰ صبر نہ کر سکے۔ جس طرح مشہور ہے کہ ہر تینوں موقعوں پر خضر نے فرمایا کہ انک لن تستطیع معی صبرا ”میرے ساتھ تم تخل اور صبر نہیں کر سکتے“ آخر نتیجہ یہ ہوا کہ ہذا فراق بینی و بینک ”یہ لو۔ تم میں اور مجھ میں جداںی پیدا ہو گئی۔“

دوسرے معنی: اس علم سے مراد یہ ہے کہ عالم وہ ہے جس پر حق مغلی ہو۔ بھاں خرم از انم کہ جماں خرم از دست عاشتم برمہ عالم کہ ہمہ عالم از دست دنیا سے یوں خوش ہوں کہ دنیا ہے خوش اس سے عاشق ہوں سب عالم پر کہ عالم ہے اسی سے

اس علم سے کوئی فائدہ نہیں۔ جب تک کہ عین الیقین سے حق الیقین کے درجہ میں نہ آجائے۔ العالموں محبوبون بعلمهم ”علم اپنے علم کے باعث حباب میں ہیں“ کے معنی یہی ہیں۔ پھر اگر اس علم کو چھوڑ دو، شیطان ہو جاؤ گے۔ یعنی فراق بھگتنا ہو گا اس جگہ مرشد کامل کی ضرورت ہے۔ اس علم کو اگر کوئی مانے والا ہے تو وہ یا تو شاہد پرست ہو گا یا بت پرست ہو گا، تاکہ خدا پرست ہو جائے۔ کفر کا زنار اسی جگہ ظاہر ہوتا ہے کہ شیطان محفوظ ہو جائے۔ مشہور بات ہے کہ جب تک دوزخ پر سے گذر نہ ہو بہشت تک نہ پہنچے اور جب بہشت پر سے نہ گذرے خدا تک نہ پہنچے۔ عالم جب تک عاشق نہ ہو خدا تک سہ پہنچ سکے، یعنی بغیر عشق کے کوئی خدا تک نہیں پہنچا۔



قال الغوث الاعظم:

رأيتَ الرَّبَّ تَعَالَى فَسَالْتَ يَارَبِّ مَا مَعْنِي الْعُشُقِ

فَقَالَ:

عِيشْ بِي وَقْ قَلْبِكَ عَنْ سَوِي

فَرِمَيَا:

غُوث اعظم نے کہ میں نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا اور سوال کیا کہ اے رب، عشق کے کیا  
معنی ہیں؟ جواب عطا فرمایا کہ میرے ساتھ رہ، (زندگی گزار) اور اپنے دل کو میرے  
غیر سے بچا۔

## عشق کے معنی

حضرت غوث اعظم محبی الدین عبدالقادر جیلانیؒ نے فرمایا کہ میں نے پروردگار کو دیکھا۔ وہ لوگوں کی سمجھ سے اوپھا ہے۔ میں نے سوال کیا کہ عشق کیا ہے اور اس کے معنی کیا ہیں۔ فرمایا کہ اے غوث میرے ساتھ زندہ رہ اور اپنے دل کو بچائے رکھ میرے غیر سے جانتے ہو میں کیا کہتا ہوں۔ جب خدا تعالیٰ اپنے کسی بندے کو دوست رکھتا ہے تو وہ خود اپنے بندے پر عاشق ہو جاتا ہے۔ جس طرح کہ غوث پر ہوا تھا۔ غوث کو معشووقیت کا درجہ حاصل تھا۔ یعنی غوث کو اپنا ہمرنگ اور اپنی ذات سے متصف کیا۔ پھر بندہ کو خود اپنے پر عاشق کرایا جس طرح کہ غوث پر اس سے قبل ایک حالت طاری تھی کہ اپنے عشق میں ان کو شیدا کیا۔ اور س طرح جلتا کیا کہ وہ سب بھول گئے۔ علم تمام جمل ہو گیا۔ غوث عشق صیفر کے بارے میں پوچھتے ہیں کہ یہ عشق کس حال میں ہے اور اس کے کیا معنی ہیں۔ جو میں تجھ سے جلتا ہو گیا ہوں۔ لہذا اللہ تعالیٰ تربیت دیتا اور سکھاتا ہے کہ ”میرے ساتھ بھی اور اپنادل میرے سوا سے (یعنی غیر سے) دور رکھ“ بشارت دیتا ہے کہ خود کو زندہ جانو۔ اللہم احیانک (اے اللہ ہم کو بھی اپنے ساتھ زندہ رکھ)۔ عشق کے یہ معنی ہیں۔

قال:

يا غوث الاعظم اذا عرفت ظاهر العشق فعليك  
بلقائك عن العشق لان العشق حجاب بين العاشق  
والمعشوق

فرميا:

اے غوث اعظم، جب تم نے ظاہری عشق کو جان لیا تو تم پر لازم  
ہو گیا کہ بجائے عشق کے مجھ میں فتا ہو جاؤ۔ کیونکہ عشق تو عاشق  
و معشوق کے مابین حجاب ہے۔



## عاشق و معشوق میں عشق کا حجاب

اللہ رب العزت جل مجده، حضرت سیدنا غوث التقیین محبی الدین شیخ عبدالقدیر جیلانی قدس سرہ سے فرمائے ہیں کہ اے غوث، جب تم نے پچان لیا اور دیکھ لیا میری ذات کو اپنے دل اور روح میں کہ وہ تجھ پر شیدا و عاشق ہے تو اس سے بڑھ کر تمہیں یہ چاہیے کہ میری ذات میں فتا ہو جاؤ۔ کیونکہ یہ میری ذات کے پرتو کا عکس ہے۔ پرتو کا یہ عکس میرے اور تیرے درمیان پردا ہے۔ اس پردا سے نکل پڑنے کی خدائے جل مجده غوث اعظم کو ہدایت فرمائے ہیں۔



قال:

يَا غُوْثُ الْأَعْظَمِ إِذَا أَرَادَتْ تُوبَةً فَعَلَيْكَ بِالْخَرَاجِ  
اللَّهُمَّ عَنِ النَّفْسِ ثُمَّ بِالْخَرَاجِ خَطَرَاتِ الْقَلْبِ  
تَصْلِي إِلَى وَالْأَفَانِتِ مِنَ الْمُسْتَهْزَئِينَ

فرمایا:

اے غوث اعظم جب تم نے توپہ کا ارادہ کر لیا تو تم پر لازم ہو گیا  
کہ نفس کے وسوسوں سے باہر نکل آو۔ پھر دل کے خطرات سے  
باہر نکل جاؤ۔ یہاں تک کہ مجھ سے مل جاؤ۔ وگرنہ تم تو دل لگی  
کرنے والوں میں سے ہو جاؤ گے۔

## غم و خطرات اسے نکل کر توبہ

اے غوث جب تم توبہ چاہتے ہو۔ یعنی پر تو کا جو عکس تم میں ہے اس کو مجھ سے رجوع کرنا چاہتے ہو تو تمہیں چاہیے کہ اپنی ذات کے اندریش اور وسوسہ سے نکل پڑو۔ جب تم عاشق ہو چکے اور عشق کو تم نے اپنے میں پوشیدہ رکھا۔ پھر اپنی ذات تیکیل تک پہنچایا، تو تمہیں چاہیے کہ میرے عشق میں مرجاہ۔ تاکہ تمہارے لئے موت شادا، اور تم شہید ہو جاؤ۔ میں تمہارا شاہد ہوں۔ چنانچہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا۔

قال النبی ﷺ من عشق و عف و کتم مات شیدا  
”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جس نے عشق کیا اور پاکدا من رہا،  
پھر اس کو چھپایا تو گویا وہ شہید ہوا“

دلی خطرات سے بھی باہر آ جاؤ۔ یعنی اپنے نفس کو چھوڑ کر میری طرف آ جاؤ۔ ورنہ تم محض باتیں بنانے والوں سے ہو جاؤ گے، پھر وہ کون ہے جو تمہارے پاس آئیں گے۔ ہاں ہاں ”خلصین تو بڑے خطرے میں ہوتے ہیں“ والملخلصین علی خطر عظیم۔ از خویش بروں آئی در دوست درای تاگم نشوی گم شدہ خویش نیابی نکل کر آپ سے باہر سرایت دوست میں کرجا۔ نہ جب تک خود کو تو کھوئے تو کھوئے کو تو کیا پائے

قال:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ إِذَا أَرَادْتَ أَنْ تَدْخُلَ فِي حَرَمٍ فَلَا  
تَلْتَفِتْ بِالْمُلْكِ وَلَا بِالْمُلْكُوتِ وَلَا بِالْجُبُورَتِ

فرمیا:

”اے غوث اعظم، جب تم نے ارادہ کیا کہ میرے حرم میں داخل  
ہو جاؤ تو کوئی توجہ نہ کرو ملک کی طرف، نہ ملکوت کی جانب اور نہ  
جبوت کی طرف“

## خدا کا حرم میں داخلہ

غوثِ اعظم سے اللہ تعالیٰ جو فرماتے ہیں، وہ اُن کی قیل کرتے ہیں۔ اب وہ (خدا) غوث کو یقیناً مقامِ اعلیٰ میں پہنچانا چاہتا ہے جو کہ خدا کا حرم ہے۔ اس لئے کہتا ہے کہ اے غوث جب تو میرے حرم میں داخل ہونا چاہتا ہے تو صوفی ہو جا الصوفی عرش اللہ تعالیٰ فی الارض کیونکہ صوفی زمین پر خدا کا عرش ہے اور صوفی خدا کے دوست ہیں۔ اور اسی کے دامن تھے ہیں۔ بقول:

الیائی تحت قبائی لا یعرفہم غیری  
”میرے دوست میری قباتے ہیں، ان کو بجز میرے اور کوئی نہیں  
جانتے۔“

دوستوں کو سب سے پوشیدہ رکھتا ہے اور عشق کی وجہ سے اپنے پیرا، ان کے دامن کے نیچے رکھتا ہے جیسے کہ بعض صوفیوں کو رکھا تھا۔ بقول: صوفی حق کی گود میں بچوں کی طرح ہیں۔ اس مقام پر لانے کے لئے غوث کو نصیحت کرتا ہے کہ ملک، ملکوت اور جروت سے محبت نہ کرو۔

لَانَ الْمَلَكَ شَيْطَانَ الْعَالَمَ وَالْمَلَكُوتَ شَيْطَانَ  
الْعَارِفَ وَالْجَبَرُوتَ شَيْطَانَ الْوَاقِفَ فَمَنْ رَضِيَ

بِوَاحِدِهِ فَهُوَ عَنْدِي مِنَ الْمَطْرُودِينَ

کیونکہ عالم کا شیطان ملک ہے اور ملکوت شیطان ہے عارف کا۔  
اور جروت شیطان ہے واقف کا جس نے ان میں سے کسی سے رغبت و رضا کی توجہ میرے نزدیک مردودوں میں سے ہے۔

اس کے معنی ظاہر ہیں۔ یہیں سے معلوم ہو کہ سالک جب اس جگہ پہنچے تو مجہدہ (محنت و مشقت) کرتا رہے تاکہ اس کو دیدار (مشاهدہ) حاصل ہو۔

قال لى:

يا غوث الاعظم المجاهدة بحر من مغارا  
المشاهدة فعليك باختيار المجاهدة لأن المشاهدة  
بدون المجاهدة محال لأن المجاهدة بذر  
المشاهدة يا غوث الاعظم من حرم عن المجاهدة  
فلا سبيل الى المشاهدة - يا غوث الاعظم من اختار  
المجاهدة بي لا لغير فله مشاهدتى شاء او ابى يا  
غوث الاعظم لا بد للطلابين من المجاهدة كما لا  
بد لهم منى -

خدانے مجھ سے فرمایا:

”اے غوث اعظم، مجاهدہ، مشاہدہ کے سمندروں میں سے ایک  
سمندر ہے تمہیں چاہیے کہ مجادہ اختیار کرو۔ کیونکہ بغیر مجادہ  
کے مشاہدہ ناممکن ہے مجادہ مشاہدہ کا ختم ہے۔ اے غوث اعظم جو  
مجادہ سے محروم رہے۔ اس کو مشاہدہ کا راستہ نہیں ملتا۔ اے  
غوث اعظم جو مجادہ اختیار کرے میرے ساتھ نہ کہ میرے غیر  
کے ساتھ تو اس کو میرا مشاہدہ یا دیدار ہو جاتا ہے۔ اس کو پسند  
کرے یا ناپسند کرے۔ اے غوث اعظم طالیں کے لیے مجادہ  
ضروری اور ناگزیر ہے۔ جس طرح کہ ان کے لئے میں ناگزیر اور  
ضروری ہو“

## مجاہدہ و مشاہدہ

اس کے معنی ظاہر ہیں مجاہدہ کی تعریف خود فرماتا ہے، میں کیا کھوں؟ میں جو کچھ کھتا ہوں مجاہدہ اس سے بالاتر ہے کیونکہ مجاہدہ کے بجز مشاہدہ نہیں اور مجاہدہ اولیاء اللہ کی خصوصیت ہے جیسا کہ مشہور ہے۔

قال:

ياغوث الاعظم ان احب العباد الى الله بعد الذى  
كان له والد وولد وقلبه فارغ من ملامات له والد  
فليس له الحزن بفوت الوالد ولو مات له الولد فلا  
يكون له هم الولد فاذا بلغ العبد هذه الدرجة فهو  
عندى بلا والد ولا ولد ولم يكن له كفوا احد - يا  
غوث الاعظم من لم يذق فنا الولد بمحبتي وفنا  
المولود بمودتى لم يجدلذة الوحدانية والفردانية

فرمایا:

"اے غوث اعظم اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ محبت والا وہ  
بندہ ہے جس کے والد ہوں اور اولاد ہو۔ مگر وہ بندہ ان دونوں کی  
محبت سے (بے تعلق) فارغ ہو۔ پس اگر اس کا والد مر جائے تو  
اس کو والد کی موت کا غم نہ ہو اور اگر اس کی اولاد مر جائے تو  
اولاد کی موت کا اس کو غم نہ ہو۔ جب اس درجہ پر بندہ پہنچے تو وہ  
میرے پاس بلا والد اور بلا اولاد کے ہو گا جس کا کوئی قرابت دار  
نہیں اے غوث جو شخص میری محبت میں والد کے فنا ہونے کا مزہ  
نہ چکھے اور میری مودت میں اولاد کی قاتا کو محسوس نہ کرے تو اس  
کے لئے وحدانیت و فردانیت کی لذت نہیں ہے۔

## بہترین محبت الٰی، والد اولاد سے بے نیازی

والد سے مراد صورت محمد ﷺ اور اولاد سے مراد صورت معشوق ہے۔ جب ان دونوں سے آگے بڑھ جاؤ گے تو خداۓ عزوجل کی وحدانیت و فردانیت کی لذت چکھو گے۔ اس وقت معلوم ہو گا کہ کیا کرنا چاہیے۔

قال:

یا غوث الاعظم اذا اردت ان تنظر الى فی محل  
فاختر قلبًا حزنا فارغا عن سوای (فی محل ای فی  
قلب او فی روح معناه ظاهر)

فرمایا:

”اے غوث اعظم، جب تم ارادہ کرو مجھے دیکھنے کا کسی محل یا مقام  
میں تو تم ایسا دل اختیار کرو جو درد مند ہو اور میرے غیر سے فارغ

-۶۲-

اس کے معنی ظاہر ہیں۔ فی محل سے مراد دل یا روح میں،  
اپنے دل میں میرا درد پیدا کرو۔ انا عند المنكسرة  
قلوبهم ولا جلی (کیونکہ میں ان دلوں میں ہوں جو میرے  
لئے ٹوٹے ہیں) تو بھی میرے لئے ہمیشہ حزن و بلاء، رنج اور رونے  
میں جتلہ ہو جا۔

فقلت:

یا رب ماعلم العلم؟ قال یا غوث الاعظم علم العلم  
هو الجل عن العلم

میں نے پوچھا:

اے رب علم کا علم کیا ہے۔ فرمایا کہ اے غوث اعظم علم کا علم  
اس علم سے ناواقف ہو جانا ہے۔

## علم کا جانا

میں نے پوچھا کہ اے میرے پروردگار اس علم کا علم کیا ہے۔ تو جواب فرمایا کہ اس علم سے نادانی ہے۔

العلم نقطة کثرتها في الجل  
”علم ایک نقطہ ہے جس کی کثرت جمل میں ہے  
اس لئے یہ علم کافی ہے کہ:

الله ولا سواه و كان الله ولم يكن معه شيئاً وهو  
الآن كما كان فلا يكون مع الله غير الله  
”پس اللہ ہی ہے اور اس کا کوئی غیر نہیں۔ اور اللہ ہی تھا۔ اس کے ساتھ اور کوئی چیز نہ تھی۔ وہ اب بھی دیتا ہی ہے جیسا کہ تھا۔“

(پس اللہ کے ساتھ غیر اللہ نہیں ہو گا) اس علم کی کوئی انتہا نہیں۔ اس لئے نادان و جہاں ہو جا صرف اتنا جان کہ تو یہ جانتا ہے کہ میں نہیں جانتا۔ والسلام

قال:

ياغوث الاعظم طوبى لعبد مال قلبه الى المجاهدة  
وويل لعبد مال قلبه الى الشهوات

فرمايا:

”اے غوث اعظم، اس بندہ کے لیے خوشی ہے جس کا دل مجہدہ  
کی طرف جھک گیا اور اس بندہ کے لیے ویل ہے اور افسوس  
جس کا دل شہوات کی طرف جھک گیا۔



## مجاہدہ و شہوات سے رغبت

اے غوث خوشخبری ہو اس بندہ کو جس کا دل مجاہدات کی طرف مائل ہوتا ہے۔  
کیونکہ مجاہدہ، مشاہدہ ہے اور ویل یا دوزخ کی گہرائی اور فراق اس کے لیے ہے جس کا دل  
شہوات، خود پرستی اور ہوا پرستی کی طرف مائل ہوا۔ کیونکہ خود پرست صرف میلان دل  
کی وجہ سے نہیں ہوتا بلکہ تمام اعضاء کے میلان کی وجہ سے ہوتا ہے کیونکہ القلب  
رئیس الاعضاء (دل تمام اعضاء کا رئیس ہے) یا بادشاہ ہے۔ تم نے نہیں سنا کہ:

ان فی جسد ابن ادم لمضغة اذا صلحت صلح سائر

الجسد و اذا افدت فـ الجسم كله الا وھی القلب

”ابن آدم کے جسم میں گوشت کا گکڑا ہوتا ہے۔ جو اگر درست  
ہو تو جسم کو درست رکھتا ہے۔ وہ اگر بگڑ جائے تو سارے جسم کو  
بگاڑتا ہے یہ وہی دل ہے۔

وہ دل جو رحمان کے دو انگلیوں کے نیچے میں ہوتا ہے وہ ذکر ہے جو عرش، بیت اللہ،  
حرم خدا، آئینہ خدا کا مرتبہ رکھتا ہے۔ جانتے ہو مجاہدہ کرنے والے کے لیے مشاہدہ کا  
راتب مقرر ہے۔ اولیاء کے علم و معلومات کا تجھے کچھ پتہ ہے جن کو تو مجنون و دیوانہ کہتا  
ہے۔ وہی مجنون جو کہتا ہے کہ میں لیلی ہوں اور لیلی میں ہے۔ منصور مغفور نے فرمایا۔  
وایں وجوہ مغفورنا طوبی فی باطن القلب امر فی باطن العین  
تیری صورت کے سب مغفور کو طوبی ملے  
دل کے باطن میں بھی ہوں اور آنکھ کے باطن میں ہوں  
ہمارے خواجہ شبی ازی محبوب نے فرمایا:

انا اقول وانا اسمع هل فی الدارین غیری

”میں ہی بولنے والا اور میں ہی سننے والا ہوں کیا دونوں جہان میں

میرا کوئی غیر ہے۔“

سید طائفہ رئیس قوم نے روزہ کی انتا پر فرمایا لیس فی جبتو سوی اللہ (میرے جبہ میں سوائے اللہ کے (اور کوئی) نہیں حسن خرقانی بیانی نے کہا ہے انا اقل من ربی بستین (میں اپنے رب سے دو سال چھوٹا ہوں) سید العراء، امام الاولیاء نے فرمایا کہ اگر پردے کھل جائیں تو بھی یقین میں زیادتی نہ ہو اور محدث رسول اللہ، محبوب اللہ ﷺ نے جو خدا کے منظور ہیں، فرمایا من رانی فقد رای اللہ (جس نے مجھے دیکھا اس نے خدا کو دیکھا) اولاد رسول ﷺ نے جعفر ہانی محمد حسینی مقبول کے بارے میں فرمایا کہ میری آنکھوں میں آئیں اور دیکھیں اور کہیں مجاہدہ کرنے سے جو مشاہدہ ہوتا ہے اس کو حضرت عاشق سرفراز نے اپنے ہمراز دوست گیسو دراز سے کہا اگر وہ لکھوں تو کئی کتابیں ہوں گی۔ پھر بھی ایک بار میں نہیں رکتا۔ اگر تو عشق حقیقی نہیں رکھتا تو عاشق مجازی ہی بن جا۔ عشق کی یہی حقیقت ہے۔ اس کو مجازی پر کیوں محول کرتے ہو اور کہانی لمبی کرتے ہو۔ اللہ کا جمال دیکھنے والے جو بتاتے ہیں اگر اس کو پڑھو تو معلوم ہو کہ نام کے سوا کچھ فرق نہیں ہے۔

محمد حسینی کو ایک روز ایسا اتفاق ہوا کہ ماشاء اللہ ایسے لمبے چوڑے پانی میں ہوں کہ نہ معلوم کتنا وسیع ہے۔ اس کی گمراہی کمرے زیادہ نہیں۔ ایک جماعت اس میں سے گذر رہی ہے۔ ان میں ایک میں بھی ہوں۔ ایک لڑکی پندرہ سال کی بھی جا رہی ہے۔ طرفہ یہ کہ ہم سب کمرتک بہمنہ ہیں۔ اس لڑکی کا ایسا جمال ہے کہ اس کے پرتو کا عکس سے حور پیدا ہو جائے اور یہ حوز خداوی (کے سوا اور کچھ نہ) دھوی کرے۔

ایس جوہر قدی زکجا آمدہ یا رب کاوصاف الہیت درد جملہ مرتب اے خدا یہ جوہر قدی کمال سے آگیا سارے اوصاف الہی جس میں پوشیدہ ہوئے ایں معنی غیب است کہ گشت است مصور یا روح حقیقی شدہ یا جسم مرکب غیب کے ان سب معانی کا مصور کون ہے یا حقیقی روح وہ ہے یا مرکب جسم ہے اس کے گالوں کا رنگ اس کے قد کی اٹھان، بہترین حسن کی صورت ہے۔ ایک

نوجوان لڑکے نے راز کے اشارے کر رہی تھے مجھ میں اور اس میں ایک فرنسک برابر فاصلہ ہے۔ وہ مجھے خود بلاقی ہے، جیسا کہ دولما کو دلمن کے پاس نہایت عزت نے لے جاتے ہیں۔ اس طرح اس پانی میں ایک فرنسک نے مجھے لے جا کر اس کے ساتھ ملا دیا گیا۔

ازال خوشنرو ازال بہتر چہ باشد کہ ناگہ میر سد یارے یارے بھلا کیا بات ہے اور اس سے اچھی کہ یار اپنے اس یار سے مل گیا ایک شخص غیب الغیب سے ظاہر ہوا اور مجھ پر کپڑا اس طرح ڈال دیا جیسے کوئی کسی کو لباس پہنناتا ہے۔ اس حالت میں میں نے خود اسی جمال اسی حسن اسی لطف کے ساتھ بالکل اس لڑکی کو دیکھا کہ وہ میری عاشق ہے اور میں اس کا عاشق ہوں۔ اس اثناء میں میرے اور اس لڑکی کے درمیان ایک بڑے مرتبہ والا عیسیٰ ظاہر ہوا۔ پکار نے لگا کہ میں خدا کا بیٹا ہوں۔ ہم دونوں میں سے ہر ایک نے دعویٰ کیا، میں بولا یہ عیسیٰ میرا لڑکا ہے۔ وہ بولی کہ میرا بیٹا ہے۔ عیسیٰ پکارا کرتا اور گڑ بڑ کرتا ہر دو سے بیزاری ظاہر کرتا اور کہتا کہ میں نہ اس سے ہوں، نہ اس سے ہوں، میں خود ہی سے ہوں اور خود بخود ہوں۔ اس لڑکی کے یہ کہنے کے بعد کہ عیسیٰ مجھ سے ہے، میں خود کو اس کا عین پاتا ہوں، وہ پانی جو میں نے سر اسر (پانی) بتایا ہے وہ بھی میں ہوں۔ خدا بہتر جانتا ہے کہ کیا کروں جو کوئی محمد حسینی کی اتباع میں چلے اس کو اسی طرح مشاہدہ اور دیدار ہو۔

بُرَّمَتْ نَبِيُّ وَآلُّ نَبِيٍّ

حکایة حن الله تعالیٰ من طلبنی وجدنی ای طلبنی  
بالمجاهدتی وجدنی بالمشاهدة

”الله تعالیٰ سے حکایت ہے، جس نے مجھے ڈھونڈا، پالیا یعنی مجھے  
مجہدات کے ذریعے طلب کیا تو میرے (مشاہدہ) دیدار کو پالیا۔

رأیتَ الرَّبَّ تَعَالَى ثُمَّ سَالَتْ عَنِ الْمَعْرَاجِ

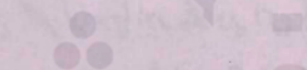
قَالَ لِي

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ الْمَعْرَاجَ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى

مَيْنَ نَّرِبَ تَعَالَى كَوْدِيْكَاهُ تَوْمَعْرَاجَ كَمْ مَتْلَقْتُ بُوْجَهَا

بُوْجَهَ سَفْرِيَّا

اَلْغُوثُ 'مَعْرَاجُ وَهُوَ هُوَ جِسْ مِيْنَ آنْكَهُ نَهْ جَهْكَهُ نَهْ غَلَطْ دِيْكَهُ



## میراج

فرمایا غوث پاک" نے کہ میں نے رب تعالیٰ کو دیکھا تو میراج کے متعلق اس سے پوچھا اس نے مجھ سے فرمایا کہ اے غوث میراج وہ ہے جس میں آنکھ نہ جھکے، نہ غلط دیکھے، فرمایا غوث پاک" نے کہ میں نے پروردگار کو دیکھا جو سمجھ کی پیش سے بالا ہے۔ ہر روز کے معاملات میں، محمد حینی نے رب العالمین کو نہ جانانہ پہچانا اور اپنی مراد نہیں پائی تو دوسرے کوں ہیں جن کو شمار کیا جائے۔ سنو، عاشق سرفراز نے اپنے ہمراز و گیسو دراز جعفر ہانی محمد حینی سے علم لدئی اور علامے ربانی کے متعلق فرمایا کہ میں ایک روز بھار کے موسم میں بازار سے جا رہا تھا۔ ایک مست عورت کو دیکھا کہ بازار کے راستے میں بیٹھی پان بیچ رہی تھی۔ چند بازی کار نوجوان اس عورت کے گرد تھے جو کہ گورے بدن والی خوش مزاج تیز اور شوخ غمزہ باز، عشوہ ساز، عشق نما، یار پرواز، شیوہ ناک اور چالاک تھی کہ جس کی ہنسی ماردوں کو زندہ کر دیتی اور اس کا قبضہ آزاد کو غلام بناتا۔ لوگ اس کے بعد پھر کسی سے رجوع نہ ہوتے۔ اس کے ہوتے قاب قوسین کی حکایت کرتے ہیں اور اس کی آنکھیں وہو یدرک الابصار کا پتہ دیتی ہیں۔ اس کے گالوں سے قدوسی اور سیوی کے انوار جھکتے ہیں۔ اس کے پستان "ربوبیت" کی شان سے ابھرنے کا پتہ دیتے تھے۔ اس کی پیشانی لاہوت کے بدر کا مرز پتاتی ہے اور وہ چند بازی کار نوجوان جو اس کے گرد اگر دشوقی کر رہے تھے۔ ہر ایک کہتا کہ میں ہی خواہش مند ہوں اور خواہش مند میں ہی ہوں۔

انا من اھوی و من اھوی اانا

وہ پانی والی ہر ایک سے رنگ آمیزی کرتی اور ان کو جان دینے کے لئے تیار کرتی تھی۔ اس نے مجھے بلا یا اپنی طرف، مگر میں کیسے جاتا کہ میں تو مرشد ادا (لوگوں کو) خدا کی طرف بلانے والا تھا۔ کچھ دیر ٹھہر کر سوچا اور کچھ دیر اس کی لطیف میٹھی آواز جس کی جانب تمام دل لوٹ جاتے ہوں۔ چند فارسی اشعار پڑھے جن کا ترجمہ یہ ہے۔

آنم کہ ہمہ جہاں بفرمان من است سلطان منم و عشق تو سلطان من است  
 میں وہ ہوں کہ دنیا ہے مرے تالح فرمان سلطان ہوں پر عشق تیرا ہے مرا سلطان  
 تو جان منی ہمہ جہاں جان من است تو آن منی ہمہ جہاں آن من است  
 تو جان میری ہے تو جہاں بھی ہے میری جان تو آن میری ہے تو جہاں بھی ہے میری آن  
 لذا اے دوست مشاہدہ کے لیے مجہدہ کرنا چاہیے تاکہ مرشد کامل کے طفیل سے  
 اس مقام پر پہنچ جائے ورنہ تو کمال اور یہ بھی کمال، پانی اور مٹی کمال۔ یہ رب العالمین  
 والی بات کمال۔

### ثم سالت عن المراج فقال يا غوث الاعظم

المراج هو الخروج عن كل شيء سوائی

”پھر میں نے مراج کی بابت پوچھا کہ مراج کیا ہے۔ فرمایا کہ

مراجعة سوائے میرے ہر چیز سے نکل پڑتا ہے۔

میرے ساتھ مراج یہ ہے کہ تم میرے ہر جلائی جمالی پر تو سے باہر نکل کر میری طرف آجائو تو اس مقام پر پہنچ جاؤ گے۔ والله یددعوا الی دار السلام (الله دار السلام کی طرف بلاتا ہے) خداۓ عزوجل اولیاء کو اپنی ذات کی طرف بلاتا ہے۔ جس کی صفت ”سلام“ ہے اور ”سلام“ تو اللہ ہی ہے۔ تم نہیں جانتے۔ (خداۓ) السلام علیک ایها النبی (فرمایا کہ اے نبی تم پر سلام ہو) یعنی میری ذات متعلق ہے تمہارے لئے۔ اے محمد ﷺ کیونکہ تم میرے نور کے نور ہو اور میرے بھید کے بھید ہو۔ انت نور نوری و سرسی

ثُمَّ قَالَ لِي:

يَا غُوثَ الْأَعْظَمِ لَا صَلْوَةٌ لِمَنْ لَا مَعْرَاجٌ عِنْدَهُ يَا  
غُوثَ الْأَعْظَمِ الْمُحْرُومُ عَنِ الصَّلْوَةِ هُوَ الْمُحْرُومُ  
عِنِّيْلِ الْمَعْرَاجِ عِنْدَهُ

پھر خدا نے مجھ سے فرمایا:

”اے غوٹ اعظم اس کی نماز ہی نہیں ہوتی جس کی میرے پاس  
معراج نہ ہوتی ہو۔ اے غوٹ اعظم جو نماز سے محروم ہے وہ  
میرے معراج سے محروم ہے۔

## نماز میں محراج

اے غوث کسی کو میرا وصال نہیں ہوتا جب تک کہ اس کو میرے پاس مراج نہ

- ۶۶ -

اے غوث جو میرے وصال سے محروم ہے یعنی حق و قوت نماز سے محروم ہے وہ میرے مراج سے محروم ہے۔ تمام اولیاء اللہ کو مراج یقینی اور حق ہے۔ مراج اس کے غیر سے الگ ہونے کو کہتے ہیں اور صلوق و نماز حق تعالیٰ سے ملنے کو کہتے ہیں اس حد تک کہ وہ (کسی اور کو) نہ جانے مگر خدا کو جو (غیر خدا کو) الگ نہیں کرتا وہ (خدا سے) نہیں ملتا۔ دصل حقیق کے لیے عشق مجازی چاہیے تاکہ ایسا وصول حاصل ہو جس کے متعلق کہا گیا ہے کہ مجاز حقیقت کا زینہ ہے۔

معشوق بیاش نہ اگر غزہ نمودے واللہ کے عاشق خود رنگ نبودے عاشق کو نہ معشوق اگر غزہ بتائے واللہ کسی رنگ پر عاشق نہ کوئی ہو گر عشق نبودے بخدا کس نہ رسیدے پس ذوق محبت بجهان کس نہ چشیدے گر عشق نہ ہو جائے نہ کوئی بھی خدا تک اور ذائقہ حب نہ کبھی کوئی چکھا ہو ہر کہ عاشق شود بوصل رسد تاچہ سراست درمیانہ عشق جو بھی عاشق ہو وہ پائے دصل کو عشق کے اندر عجب کچھ بھید ہے

# امیر الحسین

نوادرین ایین پیشی

## عارف نویی

عملیات  
ایینه عملیات  
یعنی

میر عملیات و فتوح ترانی کا مشترک اور انمول خبر جو میر

یاد را اور اخراج میں ایکی زندگی اور تیر بیعت ہوتے ہو چکا ہے۔

مصنف: مولانا صوفی محمد عزیز الرحمن پاکی پاکی

مودودی، لاہور  
مکتبہ اردو زبان  
مکتبہ اردو زبان

پروگرام سوسائٹی  
مکتبہ اردو زبان  
مکتبہ اردو زبان

مکتبہ اردو زبان  
مکتبہ اردو زبان

مکتبہ اردو زبان  
مکتبہ اردو زبان

جديد

# ملفوظات

بعونۃ تعالیٰ

مجید ائمۃ حاضرہ مولید یا علماء

حضرات

از علمیت اہلیت مذکور مرحوم خان قائد یونیورسٹی فہرست

مذکور

منی علمیت اہلیت مذکور فہرست مذکور کا فروغ نکلتے ہیں

لائش

پروگرام مکمل

موں: ۵۹۲۵۴۶۰  
بیلی، اڑویزار، لاہور

پروگرام مکمل

موں: ۵۳۵۲۶۴۹۰  
بیلی، اڑویزار، لاہور

# تذکرہ اولیا سے پاک و مہند

خواز تصوف

ڈاکٹر ظہیر احسان شاہ ب-

ایم۔ ایل۔ ایل۔ پی۔ ایچ۔ ذی  
بان صدر: دی سوسائٹی آف مسکن

سجادہ نشان

تخت نعمت مصلحت الدین سہروردی (مہر دنی بھی)  
تخت نعمت مصلحت الدین سہروردی (امیر شریف)۔

لائش

پروگرام مکمل

موں: ۵۳۵۲۶۴۹۰  
بیلی، اڑویزار، لاہور

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

اذْخُلْهُمْ لِلْجَنَّةِ

مُسْلِم

عِلْمِيَاتِ الْمُؤْمِنِينَ

وَرَحْمَةِ الْمُحْسِنِينَ

مُؤْمِن

عَلِيِّ الْحَسَنِ

مُرَبِّ

الْجَنَّةِ

مُسْلِم

الْجَنَّةِ

مُرَبِّ

الْجَنَّةِ

بِالْمُؤْمِنِينَ

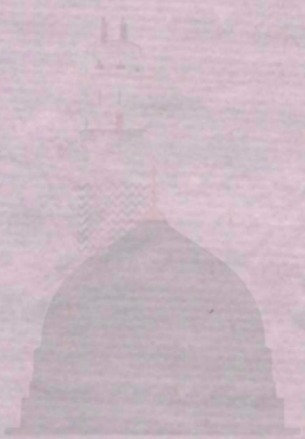
مُسْلِم

بِالْمُؤْمِنِينَ

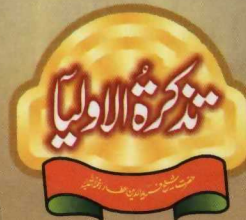
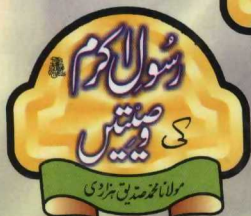
[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)







[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



بھارتی اردو بازار، لاہور

7352795

پروگرام سوسائٹی